

مجلة ثقافية شهرية AL FAISAL MAGAZINE

العدد (£1) \_ عرم ١٤٠١ هـ السنة الرابعة \_ تشرين الثاني(توفير)/كانون الأول (ديسمبر) ١٩٨٠ م



# بسمالله الرحم الرحيم

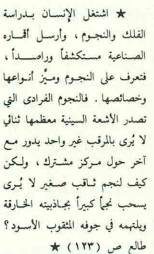
ركيس العحربير لوي طه الصافي

> مجلة ثقافية شهرية تصدرعين دار الفيصيل الثقاف

#### فذالعدد



★ تشترك أكثر الشعوب في عادة الختان وتحتفل بهذه المناسبة مدة تطول وتقصر بحسب عادة أهل البلد . كيف نشأت هذه العادة ؟ طالع ص (۱۰۷) 🖈





★ الفنون الشعبية كيف نحددها تحديدا أكاديميا لا يسمح بالخلط بينها وبين الأخسرى كتسطريز الثياب والصناعات اليدوية ؟ ما مراحلها التي قطعتها من تـــدوين، وتقادم وكيف احتسبت من المأثور؟ طالع ص (۱۳۱) \*



| 0     | لحركة الثقافية في شهر                                                      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 10    | لإنسان والتنظيات الاجتاعية الأولى فرج الله فتحي                            |
| 14    |                                                                            |
|       | سحة النص القرآني وطريقة تدوينه                                             |
| 40    | بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) إبراهيم عكاشة                             |
|       | لراكز الثقافية والتعليمية الإسلامية في شبه القارة الهندية                  |
| **    | بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) عبد الحليم عويس                           |
| ٣٥    | مقراء (مدينة وتاريخ)                                                       |
| 01    | لقاء مع ) أنطونين ماييه أول وأشهر روائية في كندا أعدته ؛ خديجة سليمان      |
| 0 8   | لجوانب الجمالية في النقد الأدبي عند العرب د . كامل السوافيري               |
| 04    | لعملة المغربية في مختلف العصور عبد العزيز بنعبدالله                        |
| 71    | ممة الصبر عند البلاء                                                       |
| 77    | لعذاري والربيع (قصيدة) أحمد محمد أل خليفة                                  |
| 7.4   | لأسلوب العلمي عند البلدي عمود الحاج قاسم محمد                              |
| VY    | لفتنة العذراء (قصيدة) علي الفقسي                                           |
| ٧٣    | ملهاء العربية وظاهرة الترادف كهال بشر                                      |
| ٧٨    | لإيجاء والإبداع في الفنون والاداب والعلوم أبراهيم عبد القادر               |
| ٨٢    | ناجاة (قصيدة)                                                              |
| ۸۳    | كثر من حياة واحدة (رحلة في كتاب) تقديم : محمد الحديدي                      |
| 41    | لطيور الطنانة (موضوع خاص)د. أحمد محمد غندور                                |
|       | حتفالات رأس السنة عبر التاريخ                                              |
| 1     | بمناسبة القرن الخامس عشر الهجري) أحمد المكينسي                             |
| 1.5   | لواقع الأخــر (لوحة وفنان) خليل حسن خليل                                   |
| 1.4   | لختــــان (من عادات الشعوب) هشام سليان أبو عودة                            |
|       | لبحر يحترق أعظم كارثة نفطية عرفها التاريخ د . مهندس: مظفر صلاح الدين شعبان |
| 111   | مهندس: معير صلاح الدين شعبان                                               |
| 171   | رحة الحيـــاة (قصيدة)                                                      |
| 174   | لثقوب السوداء عبد الحليم بدر                                               |
| 12.   | خلو الوفاض (قصيدة)عصام الغزالي                                             |
| 121   | لهوية الاكاديمية للفنون الشعبيةغر سرحان                                    |
| 147   | طالب زواج (قصیدة)مناب تواج (قصیدة)                                         |
| 179   | ني محطة على الحدود (قصــة) ترجمة: د, نعيم عطية                             |
| 1 2 7 | ثرف المهنة (قصــة)د. وليد قصاب                                             |
| 150   | الفعل الحي (قصـــة) عبد الكريم مصطفى شنينة                                 |
| 187   | الساعة السادسة (قصــة) اسماعيل ولي الدبن                                   |
| 154   | يوسف عز الـدين روائيـاً (مـطالعات في الـكتب) د . رضا أحمد حواري            |
| 101   | دائرة معارف (سينائية)                                                      |
| 100   | بع الأصدقاء                                                                |
| 107   | ساقشات وتعليفات                                                            |
| 101   | كتب وردت إلى المجلة                                                        |
| 104   | سابقة مجلة الفيصل                                                          |

د. فرج الله فتحي

#### د. رضا أحمد حواري

★ من مواليد عام ١٩٢٧م، سبسطية \_ الأردن .

★ دكتــوراه في الأدب الإنجليزي \_ جامعة لندن .

★ عمل أستاذأ مساعداً بقسم اللغة الإنجليزية وآدابها بجامعة الرياض ، ثم أستاذاً مشاركاً ، فرئيسا لقسم اللغة الإنجليزية وآدامها .

\* يعمل حالياً مشرفاً على شؤون الإرشاد والتسجيل وخطة الدراسة \_ كلية الأداب \_ جامعة الرياض ، إلى جانب أنه يعمل أستاذأ مشاركأ بقسم اللغة الإنجليزية .

★ له عدد من المقالات المنشورة بالصحف والمجلات العربية .

#### ★ ليسانس في الحقوق من جامعة حلب (سورية).

★ دبلـوم عـال في التخـطيط الاقتصادي من معهد دول بحر الأبيض المترسط في مرونبلييه (فرنسا).

★ دبلوم المعهـــد الأوروبي للدراسات الدولية العليا في نيس (فرنسا) .

★ دبلوم الدراسات العليا في العلوم السياسية من جامعة نيس.

★ دكتــوراه اختصــاصية في اقتصاد التنمية من جامعة مونبلييه . ★ دكتوراه دولـة في الحقـوق

★ مدرس تاريخ الــوقائع

الاقتصادية ومشكلات التنمية في كلية الاقتصاد والتجارة، ومشرف على الأعمال العلمية في معهد التراث العلمي العربي، بجامعة حلب .

★ مساعد تحرير مجلـة بحـوث جامعة حلب ورسالة معهد الـتراث العلمي العربي.

\* معار حالياً من جامعة حلب للعمل كخبير في الصندوق السعودي للتنمية .

## الدولية للتنمية من جامعة نيس.

\* درس اللغة على يـد علماء مختصين .

١٩٣٠م، البحرين.

أحمد عمد آل خليفة

★ من مواليد قرية الجسر عام

★ يحمل شهادة الثانوية

★ صدرت له ثلاثة دواوين ، وسوف يصدر له قريباً الديوان

★ يعمل في وزارة الأشغال العامة .

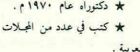


د . كامل السوافيري

\* من مواليد قرية « السُّوافير » من أعمال قضاء غزة في فلسطين عام ١٩١٧م.

\* دكتوراه عام ١٩٧٠م.

\* له عدد من الكتب المطبوعة .



### د . محمود الحاج قاسم محمد



★ من مواليد الموصل \_ العراق ، ١٩٣٧ م .

> \* دكتوراه في الطب من جامعة استنبول.

\* عمل طبيب أطفال ممارس منذ ١٩٦٤م.

\* عضو جمعية أطباء الأطفال العراقية .

\* له عدد من الأعمال تأليفاً وتحقيقاً في مجالات تخصصه.

\* يعمل حالياً كطبيب اطفال في مستشنى الأطفال بالموصل.

★ من المعنيين بتاريخ الـطب العربي الإسلامي ، كتب قرابة الأربعين بحثاً في هذا الموضوع.

# هدية الأيوبى

★ من مواليد مدينة طرابلس في لبنان عام ١٩٥٧م.

★ ليسانس لغة عربية .

★ مـــاجستير في الأدب

★ الإنجليزية \_ الفرنسية إلى جانب العربية .

\* تعمل مدرسة للغة العربية في مذرسة « روضة الفيحاء » .

★ لها بعض البحـوث والدراسات والقصائد نشرت في بعض الصحف والمجلات.

# الحركة النفافية



\* \* من خلال هذا «الملف» سوف نحاول رصد الحركة الثقافية من اصدارات جديدة .. وندوات .. ومؤقرات .. ومعارض . . ومناسبات .. وأحداث ثقافية .. وادبية .. وفنية بصورة نطمح أن تكون مسحا شهريا لجريات الحركة الثقافية ليس في «الـوطن العـربي» فحسب ، بل في «العالم» الانساني .

أملنا أن عُد من المؤسسات العلمية . والتربوية . والفنية . الى جانب الأدباء . والمفكرين كل عون في إمدادنا بالجديد الدائم من النشاطات لتحقيق الأهداف التي تسعى اليها الجلة خدمة القارىء . . لإضافتها الى ما يرودنا به مندوبونا ، والله الموفق \* \*

# في الوطن العربي

- سلسلة جديدة تصدرها تهامة بالسعودية.
  - معرض للكتب الخاصة بالمرأة في دبي.
- موسوعة جيولوجية مصورة باللغتين العربية والإنجليزية يصدرها مكتب تنسيق التعريب في الرباط.
  - معرض للكتاب العربي في الكويت.
  - ندوة عن «التراث المعهاري والعهارة العربية المعاصرة» تقام في بغداد.
    - كتاب عن الفن في الخليج العربي يصدر في بغداد.

# فيالعالم :

- معرض للكتاب الإسلامي يقام في لندن.
- سلسلة كتب للأطفال عن الإسلام تصدر في لندن.
- وفاة موريس جنيفوا السكرتير الدائم للأكاديمية الفرنسية .
  - وفاة الفيلسوف الأميريكي المعاصر وولتر كوفان.
    - مؤتمر عن (ابن سينا) يقام في ماليزيا.





# الوطنالعربي

السعودسة ا

#### الكتاب الجامعي

ذلك هو عنوان سلسلة جديدة أصدرتها إدارة النشر بمؤسسة تهامة ، وتتضمن الكتب ذات الطابع الأكاديمي والتي تعتبر مصادر ومراجع علمية . أول حلقة من هذه السلسلة بعنـوان (الإدارة) تـاليف الدكتور مدني علاقي.

#### معرض تشكيلي

أتام فرع جعية الثقافة والفنون (بالأحساء) معرضاً تشكيلياً لفناني وفنانات المنطقة الشرقية وذلك بصالة العرض التابعة للفرع، عرضت فيه لوحات متعددة واستمر أسبوعاً.

#### \* كتب جديدة \*

صدرت الكتب التالية عن مؤسسة تهامة للنشر:

★ «الدوامة»، قصة، تأليف الدكتور عصام خوقير.

\* درفات عقل ، إعداد عبد الحميد مشخص.

★ «موضوعات اقتصادية معاصرة» ، تأليف الدكتور على ابن طلال الجهني ، صدر ضمن سلسلة الكتاب العسربي السعودي.

★ الحو تربية إسلامية ، تأليف أحمد محمد جال .

★ دحارس الفندق القديم، مجموعة قصصية تاليف صالح إبراهيم.

 ★ (وقفة)، مجموعة مقالات للدكتور عبد الله باسلامة، صدرت في كتاب ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي.

★ دالسعد وعد ، ، مسرحية تأليف الدكتور عصام خوقير ، صدرت في كتاب ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي.

★ «التخلف الإملائي»، تأليف نوال عبد المنعم قاضى.

• «معجم معالم الحجاز»، تأليف عاتق بن غيث البلادي، صدر الجزءان الرابع والخامس عن دار مكة للنشر والتوزيع.

• «تراثنا العبربي في الأدب المسرحي الحديث»، تـاليف



\* احد عمد جال \*

الدكتور إبراهيم درديري ، صدر عن عهادة شؤون المكتبات بجامعة الرياض.

8 - 42

#### معرض للكتب الخاصة بالمرأة

أتم في (دبي) معرض للكتب الإسلامية التي تخص المرأة وتبحث قضاياها وتناقش الموضوعات الدينية والتربوية الخاصة بها ، وقد عرض فيه أيضاً (الف كتاب) تلق الضوء على شؤونها قديماً وحديثاً.

المفري ا

#### موسوعة جيولوجية

قرر مكتب تنسيق التعريب في الوطن العربي الذي يتخذ من (الرباط) مقرأ له ، إصدار موسوعة جيولوجية مصورة باللغتين العربية والإنجليزية ، ويشترك في إعدادها متخصصون في (الجيولوجيا) من جميع الدول العربية وخبراء من بريطانيا.

#### \* كتب جديدة \*

 دالقنص بالصقر بين المشرق والمغرب، تاليف الدكتور عبد الهادي التازي، صدر عن المعهد الجامعي للبحث العلمي بالرباط.

الأردد - 3

#### \* كتب جديدة \*

صدرت الكتب التالية عن وزارة الثقافة والشباب:

 ★ الحركة الشعرية \_ في الضفة الشرقية من المملكة الأردنية الهاشمية » ، بقلم الدكتور عيسى الناعوري .

 ★ (أغاريد الطفولة \_ أناشيد وقصص شعرية) ، تاليف عبد الحفيظ محمد أبو نبعة.





\* د . عبد الحادي التازي \*

🖈 د . غيسي الناعوري 🖈

- ★ «دموع الكبرياء»، تأليف محمد عصفور.
- \* « وجوه وملامح » ، تأليف سلمان الموسى .
- ★ « رواية الجد المنحوت ، تأليف عبد الجيد الانشاصي .
- د إمارة الكرك الأيوبية \_ بحث في العلاقات بين صلاح اللدين وإرناط، ودور الكرك في الصراع الصلبي في الأراضي المقدسة، تأليف الدكتور يوسف حسن درويش، صدر عن بلدية الكرك.
- قراءات نقدیة، تألیف الدکتور یوسف بکار، صدر
   عن دار الأندلس.
- و التنصير القسري لمسلمي الأندلس في عهد الملكين
   الكاتيلك، ١٤٧٤ ١٥١٦ ما ي قالف الوركتور عمر بده.
   حتامله ، صدر بساعدة الجامعة الأردنية .

#### سورية 3

#### \* كتب جديدة \*

- دحصار الألسن، جموعة قصصية تأليف عبد النبي حجازى، صدرت عن اتحاد الكتَّاب العرب بدمشق.
- « الجغرافية التاريخية للعالم الإسلامي خلال القرون الأربعة الأولى من الهجرة» ، تأليف موريس لومبار ، ترجمة الدكتور عبد الرحن حميدة ، صدر عن دار الفكر للطباعة والنشر بدمشق .
- دوائر في الهواء، مجموعة شعرية تأليف عبد الرحمن
   غنيم، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.
- دتاج اللؤلؤ،، رواية تأليف أديب الخوي، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.
- انجمة والأشجار، عموعة قصصية تاليف يوسف ضمرة، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق.



#### \* كتب جديدة \*

● «أصول اللغة العربية بين الثنائية والثلاثية»، تأليف الدكتور توفيق محمد شاهين، صدر عن دار التضامن للطباعة والنشر بالقاهرة ضمن سلسلة (دراسات لغوية).

### كلمة

#### (١) الحركة الأدبية في المملكة

المتتبع للحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية خالال الخمس سنوات الأخيرة يلاحظ الأمور التالية:

- أولا: ظهور النوادي الأدبية في عدد من مدن المملكة.
- ثانياً: التركيز على إصدار الكتب بصورة لم تعرفها الحركة من قبل ،
   حيث كانت تعتمد في الماضي على المقالات وقصائد الشعر ، والمعارك الأدبية التي كانت تجد لها اهتماماً من الصحافة اليومية ، وصفحاتها الأدبية إلى جانب بعض القصص القصيرة ، أو المحاولات لبعض الشبان والشابات .
- ثالثاً: اختفاء ظاهرة اللقاءات بصورة مستمرة بين الأدباء ، وما يتخلل
   هذه اللقاءات من مناقشات يغلب عليها طابع المناقشات الخاصة أو الإخوائية .
  - رابعاً: انشغال أساتذة الجامعة بالأمور الإدارية في كلياتهم .
- خامساً: توقف النوادي الرياضية عن نشاطاتها الثقافية حيث كانت في الماصئ "نسابق إلى دعوه الأدباء لإلقاء المحاضرات وإقامة الندوات.
- سادساً: افتقار الحركة الأدبية إلى الحياس الذي كان يشد الأدباء إلى
   متابعة ما يحدث ليس على الساحة الأدبية المحلية بــل على الســـاحة العــرية
   والعالمية من خلال الترجمات.
- سابعاً: بروز عدد من الأقلام الشابة الواعدة في مجال القصية القصيرة، والشعر.
- ثامناً: خلو الساحة من المتابعة النقدية لما يصدر من كتب، وكانت روح النقد تتخلل المعارك الأدبية مع كل ما يعتورها من خروج عن الموضوعية، وقواعد النقد العلمية، وتركيزها في كثير من الأحيان على الجوانب الشخصية.
- تاسعاً: ظهور عدد من المجلات الثقافية مثل المجلة العربية ، ومجلة الفيصل الشهريتين ، ومجلة الدارة ، وعالم الكتب الدوريتين في وقت كانت الحركة الأدبية تفتقر إلى المجلات التي تحمل عطاءات الأقلام السعودية إلى العالم العربي الذي كان يجهل كل شيء عن الناحية الأدبية ، والنشاط الفكري مع تطلعه إلى التعرف على هذه النواحي للمكانة الكبيرة التي تتبوأها المملكة في المجالات الأخرى عربياً ، وعالمياً .
- عاشراً: نشأة عدد من دور النشر السعودية ، وتركيز أغلبها على نشر
   الكتاب السعودي مثل دار المريخ ، وتهامة للنشر ، ودار الفيصل الثقافية التي
   تصدر عنها مجلة الفيصل ، ودار ثقيف ، ودار العلوم ، ودار عكاظ، إلى جانب
   دور النشر القائمة كالدار السعودية للنشر ، ودار الشروق وغيرها .

هذه صورة سريعة لما هي عليه الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية نوردها من خلال ملاحظات عابرة ، على أمــل منـــاقشة هــــذه الملاحــظات بسلبياتها ، وإيجابياتها في أعداد قادمة .

علوي طه الصافي



# الوطنالحربي

الحويت ا

#### معرض للكتاب العربي

أتيم في الكويت معرض للكتاب العربي وهـو المعـرض السادس بطمه المجلس الأعلى للثقافة والآداب والفنون ولمدة سنة أيام ، حضرته دور النشر العربية ومندوبون عن البلاد العربية .

\* كتب جديدة \*

• وحكايات من الوطن العربي، ، ج١ ، تأليف أحمد زين

السقاف، صدر في الكويت.

النصارى لا يكون لهم نشوء إلا

على التنصر، وصبيان اليهود لا

نشوء لهم إلا على التهود ، وصبيان

المسلمين لا نشوء لهم إلا على

الإسلام، وهكذا انحلت عنه رابطة

التقليد. وقد سمع قول رسول الله

صلى الله عليه وسلم: دكل

مولود يولد على الفطرة

فأبواه يهودانه وينصرانه

ويجسانه،، وتحرك باطنه إلى

حقيقة الفطرة الأصلية بتقليد

الوالدين. وكان مطلوبه العلم

بحقائق الأمور، وظهر لـ أن العـلم

اليقيني هـ و الـذي ينـكشف فيــه

المعلوم انكشافاً لا يبق معه شك،

فإذا علم أن العشرة أكثر من الثلاثة

وقال له قائل بل الثلاثة أكثر بدليل

أني أقلب هذه العصا ثعباناً وقلبها ،

لم يحصل له إلا التعجب من

قدرته، أما الشك فيا علم فلا.

نفسه عاطلًا من علم موصوف بهـذه

الصفة إلا في الحسيات ، فأراد أن

فتش الغزالي عن علومه فوجد

• دقاموس التحليل الاجتماعي، ، تأليف الدكتور فيصل سالم والدكتور توفيق فرح ، صدر عن «مجموعة أبحاث الشرق الأوسط، بالكويت.

البينان ا

\* كتب جديدة \*

★ (إخوان الصفاء) تاليف الدكتور مصطفى غالب.

ومما عنى به الإمام الغزالي الرد على الملحدين والزنادقة دفاعاً عن أصالة الإسلام وتدعماً

يقول في كتابه (المنقد من الضلال):

الأديان، واختلاف الأثمــة في المذاهب من كثرة الفرق، وتباين الطرق بحر عميق غرق فيه الأكثرون ، وما نجا منه إلا الأقلمون واستدل على ذلك بقول النسى عليه الصلاة والسلام: وستفترق أمتي ثلاثاً وسبعين فرقة ،

إن اختــــلاف الخلــــق في الناجية منها واحدة ٤ .

واقتحم الغزالي لجة هذا البحر العميق منذ راهق البلوغ ، يتفحص عن عقيدة كل فرقة ، ومذهب كل طائفة ليميز بين محتى ومبطل، التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبه ، غريزة وضعها الله في جبلته، فرأى أن صبيان

يتأكد ، فربما يكون علمه بالحسيات كما كان علمه من قبل في التقليديات، فرأى أن الثقة بالحسوسات يشوبها الغلط، فهو يرى الظل غير متحرك ثم بالمشاهدة يعرف أنه متحرك . ويرى الكوكب صغيرا والأدلة الهندسية تدل على أنه أكبر من الأرض. وهكذا يكذب العقل الحس في أحكامه . فبطلت عنده الثقية

بالحسوسات، ورجع يشق بالعقليات، ولكنه لم يامن، فربما تكون ثقته بالعقليات كها كانت ثقته بالمحسوسات، فلعل وراء إدراك العقل حاكم آخر ، فهو قد يرى أموراً في النوم لا يشك فيها ثم يستيقظ فيعلم أنها متخيلات لا أصل لها، فليس ببعيد أن يكون جميع ما يعتقـده في يقـظته بحس أو عقل هو حق بالإضافة إلى حالته التي هو فيها ، لكن يمكن أن تـطرأ عليه حالة تكون نسبتها إلى يقظته كنسبة يقطته إلى منامه ، وتكون



• المنقد من الضلال • تأليف الإمام الغزالي

للإمام أبي حامد الغزالي جهاد حق في عرض الإسلام وقضاياه بأسلوب ميسر واضح لا يعزب فهمه وتذوقه عن القارئ العادي الذي لا يستطيع إلا فهـم الحــديث الذي يدور بين الناس.



\* أحمد زين السقاف \*

- «إشارات على الطريق ونقاط ضوء ، ، تأليف بلند الحيدري ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
- « ورق الحنين » ، تأليف زياد نجيب ، صدر عن دار الكتاب اللبناني ودار مشوار .

صدر عن مركز دراسات الوحدة العربية في بيروت الكتب التالية :

 ★ « خطط التنمية العربية واتجاهاتها التكاملية والتنافرية » ، تأليف الدكتور محمود الحمصي .

يقظته مناماً بالإضافة إليها ، فيكون اخت ما تخيله بعقله خيالات لا حاصل لها ، ولعل تلك الحالة هي الموت الف إذ قال رسول الله صلى الله عليه وط وسلم : «الناس نيام ، فإذا ماتوا انتهوا » ، فلعل الحياة الدنيا نوم المد

> ثم شرح الله صدره، وقلف نـــور الحـــق في قلبـــه، ووثــــق بالضروريات العقلية على يقين.

بالإضافة إلى الآخرة .

ثم بدأ الغزالي يتفحص عن عقيدة المتكلمين الذين يدعون أنهم أهل الرأي والنظر، وعقيدة الباطنية وهم يزعمون أنهم غتصون بالاقتباس من الإمام المعصوم، وعقيدة الفلاسفة وهم يزعمون أنهم أهل المنطق والبرهان، وعقيدة الصوفية وهم يدعون أنهم أهل المكاشفة.

فلما حصل علم الكلام عَلِمَ أن مقصوده حفظ السنة وحراستها من البدعة ومع ذلك عجز المتكلمون عن محو ظلمات الحبرة في

اختلافات الخلق.

ثم بدأ بعلم الفلسفة وعلم أن الفلاسفة ثلاثة: دهسريون، وطبيعيون، وإلهيون.

أما الدهريون فجحدوا الصانع المدبر، وأما الطبيعيون فظنوا أن القوة العاقلة من الإنسان تابعة لمزاجه وأنها تبطل ببطلان مزاجه، ثم إذا انعدم فلا يعقبل إعادة المعدوم، ومن ثم جحدوا الآخرة وأنكروا الجنة والنسار والحشر والحساب والثواب والعقباب، فالنعام.

وأسا الإلهيون كسسقراط وأفلاطون وأرسطو نعلومهم إما رياضية أو منطقية أو طبيعية أو إلهية أو سياسية أو خلقية ، ويخطئ الغزالي من يسوي بين إصابة هؤلاء في علم الرياضة وبين أرائهم الفاسدة في الإلهيات فلا يلزم أن يكون الحاذق في الفقه حاذقاً في السطب ، فكلامهم في

الرياضيات برهاني وفي الإلهيات تخميني، ففيها أكثر أغاليطهم.. فالأجساد عندهم لا تحشر وإنما المثاب والمعاقب هي الأرواح، والله في عقيدتهم يعلم الكليات دون الجزئيات، والعالم عندهم قديم أزلي أما قولهم في السياسة والاخلاق فمأخوذ عن الحكاء والمتأهلون.

العصرية .

ورد على أوهام الباطنية بأنه لا بد من معلم معصوم وهو إسامهم المنتظر بأن الله أكمل الدين وأتم النعمة وأنه لا معلم للمسلمين إلا رسول الله ، وأنهم ضيعوا عمرهم في طلب معلمهم المزعوم وأنكروا أن الله قد أتم الرسالة وأكملها .

ان الله قد ام الرسالة والحمله. وأما الصوفيون فهم الفرقة الناجية لما اتصفوا به من تطهير القلب والقالب والتجافي عن دار الغرور والالتزام بالدين قولا وعمالا وسلوكا، واستدل على صحة تفرغهم للعبادة باعتزال النبي صلى الله عليه وسلم في غار حراء.

ثم يتحدث الغزالي عن حقيقة النبوّة فيقول: فكما أن العقل طور من أطوار الآدمي يحصل فيه عين يبصر بها أنواعاً من المعقبولات والحواس معزولة عنها، فالنبوة أيضاً عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر في نورها الغيب وأمور لا يدركها العقل، وأن للنبي خاصة ليس لك منها أنموذج فلا نفيهمها أصلاً.

★ «أبعاد الإندماج الاقتصادي العربي واحتالات المستقبل» ، تأليف

و «لبنان نحو السلطة المباشرة للشعب» ، تأليف الدكتور

● «حاشية على الاستشراق المعاصر»، تأليف الدكتور نهاد الموسى، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

● «كاشف رأسه يتكلم» ، تأليف رياض فاخورى ، صدر

• «جنوب» ، تأليف ميشال فريد ، صدر عن المطبعة

• «الرباعيات»، تأليف على الجندي، صدر عن دار ابن

• (ابن خفاجة الأندلسي عصره ، حياته ، فنه ، تاليف

وفلسفة عصر النهضة ، ، تأليف أرنست بلوخ ، ترجمة

عبد الرحن جبير، صدر عن دار الآفاق الجديدة.

الياس مرقص ، صدر عن دار الحقيقة .

الدكتور عبد الحميد براهيمي .

عبد الله أنيس الطبّاع ، صدر عن دار القلم .

عن دار غسان للطباعة والنشر ببروت.

ثم يقول في آخر الكتاب إن في العبادات أسراراً لا يدرك العقل حكمتها، فصلاة الصبح ركعتان، والمغرب ثلاث، والركوع مرة والسجود مرتان، وهذه الأسرار لا يعلمها إلا الأنبياء، كما لا يعلم رحم الله عالمنا الجليل ونفعنا بعلمه.

نبيه خليل البدراوي مدرس أول مشرف لغة عربية





# الوطنالعربي

\* همنغواي \*

- دعبر النهر . . . ونحو الأشجار» ، رواية أرنست همنغوای ، ترجمة منير بعلبكي ، صدرت عن دار العلم للملاسن.
- دشهادتي رغيف ومدرستي رصيف، تأليف نجيب روفا، صدر عن الدار السفرية.
- معجم مصطلحات علم المكتبات والمعلومات، تأليف الدكتور عبد الله الشريف، صدر عن دار المنشأة للنشر والتوزيع .
- دمشاغل رجل هادئ، ، مجموعة شعرية للشاعر بسام حجار، صدرت عن دار العلم الجديد.
- الاشكاليات التاريخية في علم الاجتماع السياسي عند ابن خلدون، ، تأليف الدكتور عبد القادر جفلول ، ترجمة الدكتور فيصل عباس ، صدر عن « دار الحداثة ببيروت ، ضمن سلسلة العلوم الاجتاعية.
- «عنه "الغرب في الالثداش»، تابيُّك الدكتور أسعد حومد ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر ببيروت .
- و شدرات من عهد الصباء، تأليف أمين الريحاني، صدر عن دار الأندلس للطباعة والنشر ببيروت.
- وفضائل القدس » ، تأليف أبو الفرج ابن الجوزي ، تحقيق الدكتور جبرائيل سلمان جبور، صدر عن دار الآفاق الجديدة ببيروت.
- دحياة هيغل ، ، تأليف الدكتور عبد الرحمن بدوي ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر ببيروت.
- دأبيقورس،، تأليف بيار بويانسي، نـرجمة المدكتور بشارة صارجي ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ضمن سلسلة «أعلام الفكر العالمي».
- السلاح الناري وأثره في الشرق في القرنين السادس عشر والسابع عشر ، تأليف سمير الخادم ، صدر عن دار النهار
- (الشجرة المقدسة)، مجموعة قصصية تاليف محمد زفزاف، صدرت عن دار الآداب ببيوت.
- البطل التراجيدي في المسرح العالمي، ، تأليف رياض عصمت، صدر عن دار الطليعة ببيروت.

## ئافدة

#### الخط العربي والفن التشكيلي

إن الكتابة العربية إرث حضاري عظيم ومعجزة بيانية ثمينة . ويعتبر الخط العربي في الفن الإسلامي أول وليد لا يدين بالكثير للفنون التي سبقت الإسلام . فقد عرف الفن العربي بالتأكيد قبل عصر النبوة ، وقد استعمل في كتابة المعلقات أو المذهبات في الأسواق الأدبية الشهيرة.

ولقد قال ابن خلدون : « إن الخط العربي لأول الإسلام كان غير بالغ الإحكام والإجادة لمكان العرب الأوائل من البداوة وبعدهم عن أسباب الصناعات. ثم لما جاء الملك للعرب وفتحوا الأمصار وملكوا المهالك ، ونــزلوا البصرة والكوفة ، واحتاجت الدولة إلى الكتاب ، استعملوا الخط وطلبوا صناعته وتعلموه وعلموه وتداولوه ، فبذلوا عنايتهم لتجديد الخط الكوفي الذي أحيط مهالة من التقدير لاعتقاد المسلمين بأنه الخط المذي تفرد الخالق بايحاء كتابته للأيات التي نزلت على لسان نبيه محمد».

وظلت الاغراض اليومية المختلفة وباقي الخدمات العلمية تستخدم الخط النسخى القديم لسهولته وسرعة كتابته . تماماً كما انفرد الخط الهيروغليني المصرى القديم بالتعبير عن الأشياء المقلسة عند الفراعنة ، وترك للعامة الخط الديوطيق.

ومع اعترافنا بأن الفن تأثر في بعض مظاهره بفنون بعض الدول الستى فتحها السلمون، فإنه بما لا شك فيه أن الخط العربي ظل نقياً بعيداً عن كل هذه المؤثرات نظراً لطبيعته ووظيفته الخاصة.

المجودين منهم عبر مئات السنين . وقد أدخل عليه أساطين العلم من قبل النقط والشكل على صور متفاوتة حتى انتهت إلى حركات الخليل بن أجمد التي

### العراق 3

#### ندوة عن التراث المعاري

عقدت في (بغداد) ندوة تحت عنوان (تراثنا المعماري والعمارة العربية المعاصرة) دعى إليها متخصصون في هذا الفن من العالم وذلك تحت إشراف وزارة الاسكان والتعمير ونقابة المهندسين العراقيين ، وقد نوقشت فيها موضوعات عدة لعل أهمها :

★ عيزات ومقومات العمارة العربية والإسلامية .

★ أثر العوامل المحلية المناخية والاجتماعية والفنية على العمارة العسربية والإسلامية .

استمرت إلى يومنا هذا في المصاحف والخطوط المشكولة.

ويقبت أسماء كثيرة من كتبة الخط العربي ومبدعيه أمتسال مسالك بسن دينار، وإبراهيم السجزي وأخوه يوسف. وذكر أن أحمد بن حفص كان أحسن كتاب خط الثلث وغيرهم كثيرون، ولسكن أشهر هولاء كان الوزير ابن مقلة ببغداد وقد خلف لنا آثاراً رائعة في أصول الحروف، إلى أن جاء بعده فنان آخر هو علي بن هلال المعروف بابن البواب السذي

وانتقل الخط بعد ذلك إلى العجم كها ذكر ابن خلدون فكتب به الفرس إلى جانب خطوطهم وقد اشتهر منهم مير على تبريزي، وسلطان على المشهدي. وهو الذي أدخل التحسينات على ما أسمي بعد ذلك بالخط الفارسي.

قال ابن خلدون: «لما طمى بحر العمران والحضارة في الدول الإسلامية في كل قطر وعظم الملك، ونفقت أسواق العلوم، وانتسخت الكتب، ولما انحل نظام الدولة الإسلامية وتناقصت تناقص ذلك بغزو المغول وانتقال الخيط والفنون الإسلامية إلى مصر، كما انتقل كذلك إلى العجم والهند وما وراء النهر من المشرق، وانتقل منها إلى غيرها من الأمصار، وبلغ تعليم الخيط في هذه الأمصار شاناً كثيراً وأصبح تعليم الخط أبلغ وأسهل وأحسن طريقاً لاستحكام الصنعة فيها ».

وكان الخط العربي وسيلة للعلم فأصبح مظهراً من مظاهر الجمال يتبض بالحياة ويأخذ بالألباب، وما زال بنمو ويتحسن ويتنوع ويتعدد حتى بولغ في أساليب التحويرات الجزئية في أجزاء حروفه المفردة والمركبة إلى أن وصل عدد أنواعه إلى ما يقرب من الثمانين تلاشت كلها ولم يبق لنا سوى هذه الأنواع التي وصلت إليها عما خلفه لنا مهرة الكتاب.

ولقد سئل بعض الكتاب عن الخطامتي يستحق أن يوصف بالجودة فقال:
«إذا اعتدلت أقسامه وطالت ألفه ولامه واستقامت سطوره،
وضاهي صعوده حدوره وتفتحت عيونه ولم تشتبه راؤه ونونه
وتساوت أطنابه واستدارت أهدابه وصغرت نواجده، وانفتحت
عاجره وقام لكاتبه مقام النسبة والحلية، وخيل إليه أنه يتحرك

الزخارف العربية وعلاقتها بالخط

تتكون الزخارف في الكتابة من عنصرين:

- الأول مو العنصر الخطي.
- والثاني هو العنصر الزخرفي النباتي أو الهندسي.

ويزدحُم عنصر الزخوفة هذا بزخارف نباتية وهندسية في الفراغات بين الحروف المكتوبة وما حولها دون أن تختلط بعنصر الحروف وتتنوع هذه الزخارف فهي إما اشبه بالفروع التي تحتضن الحروف وإما تكون شبيهة بالوريقات التي تخرج قمم الحروف وقد تكون فروعاً كثيرة الالتواء تتعلق أوراقها بالحروف.

إن استخدام الزخارف والنصوص الكتابية يعد من أبرز الدلائل المميزة للفن الإسلامي. واستخلمت الكتابة بالخط العربي في قوالبه الزخرفية على الصورة، في الفنون الأخرى، وعكست الكتابة العربية نوعاً من التعبير له خصائصه التي تتبح له التعبير عن قيم جمالية ترتبط بقسم عقائدية خلقية متميزاً عن أي عرض إنتاجي آخر من حيث هو عنصر تشكيل جمالي حتى بصرف النظر عن مضمونه . كما عكس حباً للواقع ، واحتراماً للنظام وإيماناً بالسمو بخطوطه المتصلة التي يغلب عليها القياس والدقة والعقل .

ولقد جذب الخط العربي الفنائين الحدثين واستخدموه في لوحاتهم متأثرين أيضاً بالتشكيل العام للسزخرفة الإسلامية، جعلت لوحاتهم تقرأ مثلها تقرأ صفحة الكتابة، ولكن بلغة بصرية فقط، وليس بلغة تحمل المعنى الأدبي. فلقد أصبح الحرف في أيديهم وحدة زخرفية بذاته يتكون من تكرارها الإيقاع التشكيلي الذي يصبح أكثر ثراء باختلاف أصحابه واتجاهاته وتنويعاته التشكيلية. فالحرف في أصل الصورة ترك موقعه التقليدي كاداة لفظية لتركيب كلمة ذات مدلول خاص إلى عالم آخر تحكمه قوانين التعبير الشكلي حيث المدلول لشكل الحرف وحده يتصرف به الفنان بكل إمكاناته ليخرج عملاً فنياً متزناً.

خلف طايع القاهرة

★ تكنولوجيا البناء المعاصرة وإمكانية تـطويعها للـطرز المعاريـة المحلة. هذا وقد استمرت تلك الندوة ثلاثة أيام.

#### \* كتب جديدة \*

- و أيها الوطن الشاعري، عموعة شعرية للشاعر
   صاحب الشاهر، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام ضمن
   سلسلة «كتابات جديدة».
- ◄ الأبيوردي حياته وشعره»، تالف نـوري شـاكر
   الألوسى، صدر عن نقابة المعلمين العراقية.
- الخروج من مدينة الرماد ، ، مجموعة شعرية للشاعر

يوسف عبد العزيز ، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام ضمن سلسلة «كتابات جديدة».

- «تحفة الأدباء وسلوة الغرباء»، تاليف إبراهيم بن عبد الرحمن الخياري المدني، تحقيق السدكتور رجاء محمود السامرائي، صدر الجزء الثالث عن دار الرشيد للنشر ببغداد.
- اسفر عبد الرحن الداخل ، مجموعة شعرية للشاعر على الحسيني ، صدرت عن دار الرشيد ببغداد .
- وصایا،، مجموعة شعریة تالیف مندر الجبوري، صدرت عِن وزارة الثقافة والإعلام.
- و الفن الغنائي في الخليج العربي ، تأليف عبد الأمير
   جعفر ، صدر في بغداد .

# الماله

ا بريطانيا

#### معرض الكتاب الإسلامي

تحت رعاية منظمة المؤتمر الإسلامي أقيم معرض للكتاب الإسلامي بلندن ، عرض فيه (٢٥٠٠) كتاب باللغة الإنجليزية لاكثر من ماثتي دار نشر شرقية وغربية ، وقد قام بتنظيم المعرض المجلس الإسلامي الأوروبي بلندن ، ولم يقتصر المعرض على الكتب فقط بل القيت سلسلة من المحاضرات وعقد عدد من الاجتاعات دارت حول خدمات ومصادر المكتبات المهمة في العالم الإسلامي .

سلسلة كتب عن الإسلام صدرت في لندن سلسلة كتب للأطفال عن الإسلام تشرح

الديانة الإسلامية للمسلمين وغير المسلمين ، وقد صدر منها الكتب الاكتب الاتية :

- \* الإسلام .
- ★ الصلاة.
- \* الحج .
- \* الصيام .

ومن المنتظر أن تصدر سلسلة أخرى للصبية الكبار تضم قصصاً من التاريخ الإسلامي ، وقد أشرف على هذه السلسلة المسؤول عن المركز الإسلامي بلندن الدكتور خالد صدق .

\* أحدث الكتب \*
 • «من نافذة البيت المقابل» ، ديوان شعري للشاعر جون

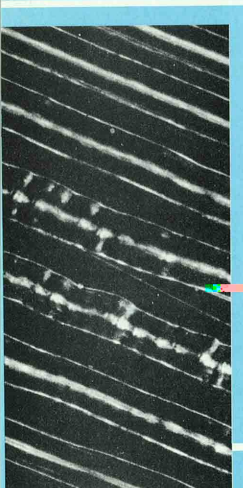


# فرشاة أسطوانات من ألياف الكربون

من الضروري جداً تنظيف سطح الأسطوانة قبل الاستاع إليها، وعلى السرغم



من كافة الاحتياطات لمنع وصول الغبار إلى الأسطوانات فإن ذرات الغبار توضع على خطوط التسجيل الدقيقة بشكل لا تستطيع العين أن تراه. وقد كانت الطريقة التقليدية هيي مسح الأسطوانات بإسفنجة ناعمة مبتلة بالماء النقي. وتستطيع هذه الطريقة أن تزيل جزء كبيراً من الغبار . وقد قامت شركة (سوفرا ديام) باختراع فرشاة جديدة تستطيع أن تقوم بتنظيف كامل للأسطوانة عن طريق استخدام الكهرباء الساكنة (Static) . وتتألف الفرشاة في وسطها من الفرشاة التقليدية المصنوعة من نسيج لين ويحيط بها من طرفيها شريحتين ميؤلفتين مين ملاين من الألياف الفحمية (الكربونية) الناقلة للكهرباء. وقد ثبتت هاتان الشريحتان على قاعدة معدنية مما يمكنها من تجميع كافة الدقائق والغبار. وقد أثبتت الطريقة الجديدة فعاليتها عن طريق تفحص الأسطوانات المنظفة بها بواسطة المجهر.





\* البير كامو \*

مول ، صدر عن سكير - داريزع .

- الجولة الأولى في الحرب الهندية \_ الباكستانية 1907م، تأليف أصغر خان، صدر عن مركز المعلومات الإسلامي بلندن.
- دحصار برلین »، تألیف مارك أرنولد فورستر ، صدر
   عن كولینز .
- ★ «الطبقة العاملة في سوق العمل»، تأليف ر ٠ ٩ ٠
   بلاكبورن وميشيل مان .

وصدرت الكتب التالية عن ماكميلان:

★ «امتدادات لفكر توماس هاردي»، دراسة تحليلة لسبع
 روایات، تألیف أندرو إنستایس.

★ «جيمس جويس وثورة الكلمة»، تأليف كولين ماك يب.

و صنعة السياسة ، تأليف جون رامسدين ، صدر في لندن .

ف رئنے ا

#### معرض عن «ألبير كامو».

احتفلت الأوساط الفرنسية بمرور ( ٢٠) عاماً على وفاة الكاتب الفرنسي ألبير كامو، فأقامت معرضاً في المكتبة القومية الفرنسية، ضم مجموعة من الصور للكاتب وعائلته في مختلف مراحل حياته، كما ضم الكتب التي نشرتها له دار النشر الفرنسية (غاليمار). ومن المعروف بأن (ألبير كامو) كاتب فرنسي ولد في عام ١٩٦٧م، وتوفي عام ١٩٦٠م، وقد حصل على جائزة نوبل في الأدب عام ١٩٥٧م، ومن أشهر رواياته «الطاعون» و «الغريب».

#### وفاة موريس جنيفوا

توفي الكاتب الفرنسي (موريس جنيفوا) عن تسعين عاماً والذي

#### • هوائي دوار ضخم •

سيتم تركيب هوائي ضخم في الكويت يمكن بواسطته بث البرامج الإذاعية الكويتية على الموجات القصيرة إلى كافة أنحاء العالم. ويبلغ ارتفاعه تسعين متراً وطوله (٧٤) متراً ويستند إليه هوائيان دواران للبث على ملوجك"، للقصيرة تميعن الكالمة العائرة بعة العائرة بعة الوال من الموجات.

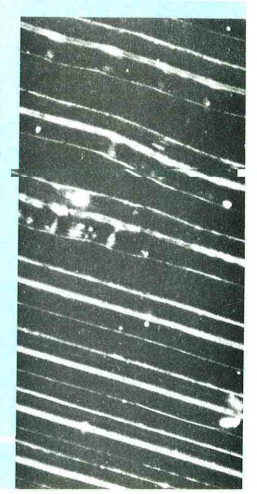
ويمكن تعديل اتجاه الهـوائي بـ (١٨٠) درجة خلال زمـن لا يتجاوز ثـلاث دقــائق. وهكذا سيكون بـالإمكان تغيير اتجاه الهـوائي بسرعة بحيث يمكن توجيه البث إلى أية منطقة في العالم.

ويبلغ وزن الهوائي ( ٢٨٠) طناً وهـو مصنوع مـن المعـدن، وقـد صمـم كي يقــاوم رياحاً تبلغ سرعتها ٢٠٠ كم/ ساعة.

ويتميز هذا الهوائي عن الهوائيات التقليندية



بصغر مساحة الاستناد الأرضي ، فالهوائيات التقليدية الشبيهة به تحتاج إلى أرض استناد تبلغ مساحتها عدة كيلومترات مربعة ، أما هذا الهوائي فساحة استناده لا تتجاوز (٠,٠٠٥) من الكيلومتر المربع فقط.





\* ليبولد سنغور \*

كان يحتل خلال نصف قرن مكان الصدارة على صعيد الحياة الأدبية الفرنسية ، ومن المعروف بأنه قد حصل عام ١٩٢٥ م ، على جائزة «جونكور» عن روايته «رابوليو» وكذلك على الجائزة القومية الكبرى ـ للآداب عام ١٩٧٠ م ، وكان يشغل منصب السكرتير الدائم للأكاديمية الفرنسية لأكثر من (١٥) عاماً من ١٩٥٨ إلى ١٩٧٤ م ، من رواياته الأخرى «القرحة» و «القتيل» و «رجل وحياته».

#### \* أحدث الكتب \*

- د إفريقيا القارة الجهولة، كتب مقدمته الرئيس المنظام المستعمل ميوبوفع سنعور ، صيدر اعال ثرار النسر المقرسيم ستوك.
  - الحركة الثورية في الجـزائر »، تاليف أحمد محساس،
     صدر عن دار لامارتان الباريسية.
  - دحیاة زوجین »، روایة جدیدة تألیف روجیو إیکور ،
     صدرت عن دار «البان میشال» الباریسیة .
  - ابن جبل سلفات ، روایة جدیدة تالیف هنري بونیه ،
     صدرت عن دار «البان میشال» الباریسیة .

صدر عن المركز الوطني للبحث العلمي (C.N.R.S) الكتب التالية:

- ★ «فرنسا وألمانيا ١٩٣٢ \_ ١٩٣٦ »م.
- ★ «مفكرة للتشريعات الفرنسية والأجنبية».
- ★ «مفكرة الشمال الإفريق (دراسات في التطور السياسي)».
- ★ «الآثار التاريخية القديمة في إفريقيا» الجلد رقم ١٣.
- ★ ، بحث في الزواج والعائلة: التطور المعاصر في التشريع الإنجليزي».
- ★ « الأطلس اللغوي والعرق في المقاطعات ، بقام جان
   كلود بوفيه وكلود مارتيل .
- ما القضاء الجنائي \_ تعريف بالقضاء الجنائي ودوره».
- ★ «غاليا (بلاد الغال)» وذلك ضمن سلسلة التنقيب عن
   الآثار في فرنسا الجلد ٣٧.
- ★ (زيادة الإنفاق على الصحة العامة \_ دراسة تقريرية)، بقل إميل ليفي.

- ★ «التدريب الموسيق والتعليم المنهجي»، بقام جان بيـير ميلاريه.
- ★ «رسائل من مصر ۱۸۷۹ \_ ۱۸۸۲»، جمع وإعداد وتعليق أنور لوقا.
- تاريخ فرنسا المعاصر، تأليف بول برتو وآخرون،
   صدر في خسة أجزاء بباريس.
- « ٤٥ عاماً من الفلسفة الفرنسية » ، تأليف فانسون وسكومب ، صدر في باريس .
- و «بلزاك هو بطل بلزاك» ، تألیف موریس بارویش ، صدر فی باریس .

### أمريكا :

#### وفاة وولتر كوفان

توفي الفيلسوف الأميريكي المعاصر ( وولتر كوفان) عن ( ٥٩) عاماً ، وهو متخصص في الفلسفة الألمانية والوجودية ، ويعد كتابه « الوجودية من دوستويفسكي إلى سارتر » ، وكتابه « من شكسبير إلى الوجودية » ، من أبرز المراجع عن الفلسفة الوجودية ، كما أنه قد أصدر كتابين عن الفلسفة الكلاسيكية في العصر اليوناني .

#### مالينيا 8

#### مؤتمر عن ابن سينا

أقيم في ماليزيا مؤتمر يحمل اسم العالم الإسلامي « ابن سينا » وذلك بمناسبة الذكرى الألفية لمولده ، وقد وجهت الدعوة إلى أكاديبات العلوم واللغات في البلاد العربية والإسلامية وإلى المستشرقين والمؤسسات العلمية المهتمة بالفلسفة في أوروبا وأميريكا ومعاهد دراسة الفكر الإسلامي في باريس ولندن ، ومن المعروف أن ابن سينا عالم إسلامي سمي « بالرئيس » وعاش خلل الفترة من ٩٨٠ م ، إلى ١٠٣٧ م ، وهو فيلسوف وصاحب تصانيف في الطب والمنطق والطبيعيات ، من أهم كتبه : « القانون » و « الشفاء » و « السياسة » وغير ذلك من الكتب الهامة .

#### مسويسسرا 8

#### \* أحدث الكتب \*

الطلس الرحلات، صدر عن دار الختار بجنيف، وهو موسوعة جديدة من الأعمال الأكاديمية يقع في (٨) أجزاء ملونة.

عجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ١٤



#### بقيلو: د. فسرج الله فنسيجي

من الحقائق الثابتة أن الإنسان لا يستطيع العيش إلا مع غيره من أبناء جنسه . وتاريخ البشرية يؤيد هذه الحقيقة لأنه لا يروي حقبة من الزمن استطاع فيها الإنسان أن يعيش في عزلة عن الناس ، ذلك لأن التغلب على قوى الطبيعة القاسية يتطلب جهداً كبيراً لا يستطيع أن يقوم به الإنسان بمفرده مها أوتي من القوة . ونتيجة لهذا العيش المشترك ظهرت الجتمعات التي أخذت تتطور رويداً رويداً من أوضاعها البدائية إلى أن بلغت المرتبة التي نشاهدها اليوم .

وقد تميَّز الإنسان عن سائر الأجناس الحيوانية ، منذ البداية ، بأنه لا يستطيع البقاء بمجرد الانسجام مع الوسط الطبيعي الذي يعيش فيه وإنما عليه أن يعمل ليتمكن من إخضاع هذا الوسط إلى متطلباته الخاصة .

والعمل هو الذي أوجد الرابطة الاجتاعية ، لأن صنع الأدوات واستعمالها كان يتم بالضرورة ، بشكل مشترك ، لضعف إمكانات الإنسان بمفرده عن القيام بمثل هذه الأعمال . والحياة المشتركة فرضت إيجاد وسائل للتفاهم ، الأمر الذي أدى إلى ظهور اللغة اللفظية .

وبالعمل واللغة توسعت مدارك الإنسان وتطور تفكيره ، فأخذ يدخل التحسينات على الأدوات التي يستعملها لمجابهة مشكلات الحياة .

#### أدوات العمل وتطورها

كانت أدوات العمل في مستهل التاريخ البشري بدائية جداً ، إذ اقتصرت على أدوات جاهزة بجدها الإنسان في الطبيعة كالحجارة والعصي . ولكن مع الوقت لجأ الإنسان ، من أجل صنع أدوات العمل ، إلى نحت الحجارة وإلى قطع العصي . ثم أخذ يصنع بعض الأدوات الحادة من العظام .

ويعتبر اكتشاف النار نصراً كبيراً سجله الإنسان ضد الطبيعة ، ذلك لأنه بدّل شروط حياته المادية بشكل جذري . فبفضل النار تمكن الإنسان من مقاومة البرد ، وبفضل النار أصبحت الأطعمة الحيوانية والنباتية أسهل هضاً وأكثر تغذية . وبفضل النار \_ وهذا هو الأهم \_ تمكن الإنسان من

صنع أدوات إنتاجية جديدة قاطعة ، الأمر الذي ساعد على تطوير الصيد الذي أخذ يحتل المرتبة الأولى في نشاط الإنسان عوضاً عن قطف النساتات والثمار .

وبسبب بدائية أدوات العمل كانت الملكية المشتركة هي أساس العلاقات في المجتمع ... ففي فترة يقوم فيها النشاط الإنتاجي على قطف الثمار وصيد الحيوان لا يمكن أن تكون الملكية إلا جماعية لعجز الإنسان بمفرده عن القيام بمثل هذه المهمة التي كانت تعتبر من المهات الشاقة . فالأرض التي تحتلها الجماعة كانت ملكاً مشتركاً لها ، وكذلك أدوات العمل التي تستعملها فكانت ملكاً للجميع وليست لأفراد معينين .

والأغذية \_ لأنها حصيلة جهد جماعي مشترك \_ كانت تـوزع بشكل عادل ومتساو بين أفراد الجماعة . . وأن أي توزيع يتم بـطريقة أخـرى كان يعني الموت المحتم لعدد كبير من الأفـراد . . ذلك لأن الـكمية المتـوفرة مـن الأغذية تكاد تكني لاشباع حاجات الإنسـان الأسـاسية الــتي لا يمــكن الاستعناء عنها كي يتمكن من الاستمرار في وجوده .

#### التقسيم الطبيعى للعمل

في المجتمعات البدائية التي لم يكن يتمكن فيها الإنسان من تلبيسة حاجاته الغذائية الأساسية بكمية كافية ، كان انصراف إلى أي نشاط غير النشاط الهادف مباشرة إلى الحصول على الغذاء يعتبر أمراً شاذاً . وطالما كان النشاط الوحيد لأفراد الجماعة مقتصراً على النضال من أجل الحصول على الغذاء لم يكن من الممكن تصور ظهور أي تقسيم اجتاعي للعمل . وحتى في حالة بروز أفراد مؤهلين لعمل معين فإن عدم توفر احتياطي مستمر يستطيع أن يؤمن بقاءهم على قيد الحياة لم يكن ليسمح لهم بالانصراف إلى عمل خارج نطاق البحث عن الطعام .

ولكن عندما تطورت أدوات العمل وتم اكتشاف أنواع جديدة من الأسلحة ظهر أول تقسيم للعمل تبعاً للجنس والسن ، فأصبح الصيد من اختصاص الرجال على اعتبار أنهم أكثر قوة ، ولأنهم متحررون من أعباء الأمومة ورعاية الأولاد في الوقت الذي انصرف فيه النساء والأولاد إلى الاهتام بشؤون المنزل وجيني النباتات والزراعة البدائية وانصرف فيه الشيوخ إلى صنع أدوات العمل وتطويرها مستفيدين من الخبرة التي اكتسبوها خلال حياتهم الطويلة . هذا التقسيم في المهام الملقاة على كل فئة والذي تولد بشكل طبيعي كان سبباً مباشراً لزيادة إنتاجية العمل .

واحتلت المرأة دوراً هاماً في هذه المرحلة من التطور ، إذ كانت الزراعة البدائية \_ التي كانت من اختصاص المرأة \_ أهم من الصيد من الناحية الاقتصادية ، ولهذا فقد لعبت الدور الرئيسي في الجماعة وأصبح النسل ينسب إليها دون الرجل ، وهذا ما يُعرف بنظام الأمومة «Matriarcat» . إلا أن تطور أدوات الانتاج أكثر فاكثر وظهور الزراعة المتقدمة \_ التي أصبحت من اختصاص الرجل \_

أحلَّ النظام الأبوي « Patriarcat » عوضاً عن نظام الأمومة ، وانتقلت السيادة في الجماعة إلى الرجل وأصبح النسب ينسب إليه .

#### بروز الفائض الغذائي

لم يكن يعرف الإنسان، في البداية، كيف يحافظ على احتياطي الأغذية في الحالات النادرة التي كانت تتوفر فيها للجهاعة أغذية تفيض عن حاجاتها الآنية لذلك كانت الجهاعات تلجأ للعدم معرفتها لأسلوب يمكنها من المحافظة على الأغذية له إلى استهلاك ما يتوفر لديها بكثرة في بعض الأوقات إلى حد التخمة بدلا من المحافظة عليها للاستفادة منها في فترة لاحقة. لكن اكتشاف طرق حفظ الأغذية وانتقال الجهاعات الرحالة إلى الاستقرار التدريجي أدى إلى تمكين الإنسان من زيادة إنتاج الأغذية مع تقليل الجهد المبذول لإنتاجها وبالتالي إلى السير في طريق الوصول إلى فائض مستقر.

ويعتقد علماء التاريخ الاقتصادي بأن ظهور هذا الفائض قد شكل تحولا كبيراً في العلاقات الاقتصادية والاجتماعية داخل الجماعة البدائية .

فقد استطاع هذا الفائض \_ أولا \_ أن يجنّب الجهاعة من خطر المجاعة أو أن يقلل منه على الأقل ، فوجود فائض من الأغذية في فـترة ما يمكن الجهاعة \_ بعد اكتشاف طريقة حفظه \_ من استهلاكه في فـترة لاحقة يقل فيها الصيد أو ينعدم .

وقد استطاع الفائض \_ ثانيا \_ أن يسمح بظهور تقسيم أفضل للعمل ، فوجود فائض مستقر من الأغذية مكن بعض أفراد الجماعة من تخصيص جزء كبير من نشاطهم في مجالات تخرج عن نطاق البحث عن الغذاء كتطوير أدوات العمل وصنع أوعية لحفظ المأكولات ... إلخ ، وسمح للجماعة ، نتيجة لذلك ، بتشجيع من لديهم مؤهلات خاصة للقيام بعمل معين إلى الانصراف له والتخصص فيه ... وهذه هي الخطوة الأولى في تاريخ التخصص الحرفي .

وقد استطاع الفائض \_ ثالثاً \_ أن يفسح الجال أمام تزايد سريع في عدد السكان ، فني الفترة التي كانت تعيش فيها الجهاعة في ظروف قاسية لا تستطيع أن تؤمن فيها الحاجات الغذائية الأساسية للأفراد وفي أوضاع كانت تتعرض فيها إلى المجاعة بشكل مستمر لم يكن من الممكن إلا أن يقتصر أفرادها على الرجال والنساء القادرين على العمل المشترك من أجل السعي وراء الغذاء ، وكان يكتني بحد أدن من الأطفال ، وأن عدداً محدوداً فقط من المرضى والعاجزين كان يُعتنى بهم ويُحافظ على حياتهم . أما الأسرى الذين يُقبض عليهم أثناء المعارك كانوا يقتلون عادة . . . .

والوضع الاقتصادي القاسي كان يحث أغلب الشعوب البدائية إلى استبعاد العناصر غير المنتجة باللجوء إلى عدة طرق كوأد النساء وقتل الأطفال. ولكن منذ الوقت الذي بدأ يظهر فيه احتياطي مستقر من الأطفال الأغذية ، أصبح من الممكن المحافظة على عدد متزايد من الأطفال

على قيد الحياة ، كما أنه أصبح بالإمكان إفساح المجال للشيوخ والعجزة في أن يعيشوا فترة أطول من الزمن . الأمر الذي أدى إلى زيادة في كثافة السكان على أرض معينة ما استتبع بدوره زيادة في إنتاجية العمل ساهمت ، إلى حدّ كبير ، في إيجاد الجو المناسب لتقدم حضاري ملموس .

#### ظهور الزراعة وتربية المواشي

من المتفق عليه من قبل أغلب علياء تاريخ الاقتصاد بأن الأثار التي ترتبت على ظهور الفائض الغذائي شكلت الخطوات الأولى التي مهدت لأهم ثورة اقتصادية ، عرفها الإنسان منذ ظهوره على وجه الأرض وهي ظهور الزراعة وتربية المواشي .

ولا شك بأن إنسانية الإنسان قد بدأت حين تطورت حياته مسن مرحلة الصيد التي يسودها القلق إلى مرحلة أكثر اطمئناناً هي مرحلة الزراعة والرعي. وكان من المفروض انتظار توفر الفائض في الأغذية ليتحول الإنسان إلى الزراعة وتربية المواشي، ذلك لأن وجود الفائض وحده هو الذي مكن الجماعة من أن تسمح لنفسها باستعمال البذار والحيوانات كأدوات للإنتاج يمكن أن تؤمن كمية أكبر من الغذاء في فترة لاحقة عوضاً عن استهلاكها آنياً في التغذية. ومن البديهي بأن الشعوب التي كانت تعيش باستمرار على حافة المجاعة لم تكن لتستطيع أن تسمح لنفسها بالتضحية بحاجة آنية ملحة كالطعام وإن كان ذلك في سبيل الحصول على مردود غذائي أكبر في المستقبل.

ولا يعلم أحد علم اليقين كيف أدرك الإنسان البدائي قدرة الحبوب الإنتاجية . ومن المرجح أنه حين أخذ في جمع الحبوب النابتة بطبيعتها ، كانت تسقط منها حبّات في طريقه من مكان النبات إلى حيث يقيم مما نبهه إلى السر العظيم الكامن في نمو النباتات .

وأدى استقرار الأشكال الأولى للزراعة إلى ظهور تربية الحيوان . ولا تُعْدِف كُنْ حَدِيا كان ذلك حَدِين ساق الصائدون صغار الحيوانات إلى مقر سكناهم ليتخذها أطفالهم لعبأ يلهون بها ، ثم تلا ذلك إدراك الإنسان لمعجزة التناسل بين صنوف الحيوانات فأخضعها لإشرافه واستطاع بعدئذ من ذكر وأنثى يمسك بها أن ينشئ قطيعاً كاملاً .

وكان لاكتشاف الزراعة وتربية الحيوان الأثر الكبير في تطور البشرية ، الإنسان لمعجزة التناسل بين صنوف الحيوانات فأخضعها لإشرافه واستطاع بعدئذ من ذكر وأنثى يمسك بهما أن ينشى قطيعاً كاملاً .

وكان لاكتشاف الزراعة وتربية الحيوان الأثر الكبير في تطور البشرية ، إذ إنه بفضلها تمكن الإنسان من تأمين كميات كبيرة من الأغذية ببذل جهد لا يمكن أن يقارن ، بأي شكل من الأشكال ، بالجهد السابق الذي كان يبذله خاصة عندما اكتشف المعادن وبدأ يستعملها في صنع أدوات الإنتاج .

ونتيجة لهذا استطاع الكائن البشري لأول مرة في التاريخ أن يخضع وسائل معيشته إلى رقابته المباشرة.

#### التقسيم الاجتاعي للعمل

كان من نتيجة التطور الذي حصل في أدوات الإنتاج خاصة المعدنية منها أن توسعت الزراعة توسعاً كبيراً مما دعا إلى حفر السواقي لإيصال الماء إلى الحقول وإقامة الحواجز لحفظ المياه.

وأدى استعمال الري إلى تحسين إنتاجية المناطق المزروعة وإلى إيصال النشاط الزراعي إلى مناطق جديدة ، الأمر الذي جعل الزراعة تعتمد أقل فأقل على نزوات الطبيعة .

أما بالنسبة لتربية المواشي فقد كان نموها شديداً خاصة في المناطق التي لم تكن الظروف الطبيعية فيها تساعد على نمو السزراعة . وقد تحسولت الجهاعات تدريجياً من الصيد إلى تربية المواشي . وكانت إنتاجية تسربية المواشي كبيرة في بعض المناطق مما دفع سكانها إلى الاستغناء عن السزراعة والانصراف كلياً إلى إنتاج المواشي .

وانصراف بعض الجماعات إلى التخصص في الزراعة وغيرها إلى التخصص في تربية المواشي يعتبر أول تقسيم اجتماعي للعمل.

وكانت أهم نتيجة للتقسيم الاجتماعي للعمل هي نشوء وتطور التبادل بين جماعات المزارعين وجماعات الرعاة . وأدى احتكاك الجماعات المختلفة إلى تبادل السلع فيا بينها ، كما أدى إلى تبادل الاكتشافات وتجارب العمل .

ومن المرجع أن يكون قد جرى التبادل في مراحله الأولى بشكل كيفي اعتباطي . ذلك عندما يصادف الحظ إحدى الجهاعات فتحصل ، عن طويق الصدفة ، على فائض في سلعة ما فتبادله مع جماعة أخرى . حصلتم ، عن طريق الصدفة أيضاً على فائض في سلعة أخرى .



فائض مستقر لدى الجهاعة وبعد أن أصبح بـ إمكانها أن تتخلى عـن قسـم من إنتاجها بعد سدُّ حاجاتها الآنية .

ولما كان العداء والتقاتل يسود العلاقات بين الجاعات المختلفة فإن المبادلة ، تجنباً للاصطدام بين الأطراف ، كانت تتم في مراحلها الأولى دون أي تلاق بين أفراد الجاعات المختلفة .

هذا الأسلوب المسمى بالمقايضة الصامتة كان يقترن بإجراءات معينة تبدأ فيها الجماعة التي ترغب في إجراء المسادلة . وكانت هذه الإجراءات تم على عدة مراحل هي :

★ تأخذ الجماعة السلع المتوفرة لديها والتي تود مبادلتها وتضعها على أرض خالية في المنطقة التي تقع على التخوم المشتركة لأراضي الجماعة التي يقترح إجراء التبادل معها وتعود إلى مقرها.

★ عندما يشاهد أفراد الجهاعة المقترح إجراء التبادل معها السلع يفهمون بأنها مبادرة للمبادلة ، فيأتون بما يودون إعطاءه كمقابل ويضعونه في كومة إلى جانب الكومة الأولى ويعودون هم أيضاً إلى مقرهم .

★ يعود أفراد الجهاعة الأولى ويشاهدون الكومتين، فإن ناسبتهم
 السلع التي قدمت لمبادلة سلعهم أخذوها. وإلا عادوا بسلعهم.

★ يعود أفراد الجماعة الثانية لأخذ الكومة الباقية .

وتجدر الإشارة إلى أن هذه المقايضة لم تكن تم إلا خارج الجماعة أي بين الجماعات المختلفة ، أما داخل الجماعة نفسها فلا تقوم علاقات مبادلة إطلاقاً ذلك لأن الطعام \_ وكذلك الأشياء الحيوية الأخرى \_ يوزع على الأفراد كافة ولا يبادل أبداً . ولكن مع تزايد أهمية النشاط الاقتصادي الفردي في نطاق الجماعة تبعاً لاتساع الزراعة وتربية المواشي وظهرو الحرف المستقلة دخلت المبادلة مرحلة جديدة ، إذ وُجِدَ في قلب الجماعة الواحدة عدد من الأفراد يهجرون العمل الزراعي للتخصص في إنتاج سلعة معينة دون غيرها تدر خيراً كبراً على الجماعة .



ولما كان لا بدَّ للحرفيين من الحصول على الأغذية والأشياء الأخرى التي يحتاجون إليها والتي لا يشاركون في صنعها ، فقد دأبت الجماعة على تقديم كمية من الغذاء والألبسة وبعض السلع الأخرى لهم مقابل ما يقدمونه من نشاط حرفى .

وهكذا ظهرت مع الوقت الأسواق المحلية وبدأ مفهوم التجارة يشق طريقه في العلاقات الاقتصادية خارج نطاق الجهاعة الواحدة في البداية وحتى داخلها في مرحلة لاحقة .

#### بوادر تفسخ المشاعية

يعتقد ول ديورانت أحد كبار الكتّاب في تاريخ الحضارة ، بأن زوال القحط ، وهو الخطر المشترك الذي كان يهدد بالموت جميع أفراد الجهاعة في أغلب الأحيان ، كان السبب الأول الذي جرّ إلى زوال الملكية المشاعية ، ذلك لأن بروز الفائض الغذائي ، الذي أدى إلى زوال هذا الخطر ، قد قلّل من أهمية التماسك الاجتاعي داخل الجهاعة . . . فبعد أن اختلفت الأدوار في المجتمع الواحد كان من الطبيعي أن يختلف تقدير الفرد بحسب إنتاجية العمل الذي يقدمه . ونتيجة لذلك بدأ يتزعزع مفهوم التوزيع المتساوي للناتج على أفراد الجهاعة ، وأصبح الفرد الذي يقدم للجهاعة عملاً أكبر وأكثر فائدة ، يعطى حصة من المنتجات أكبر من التي يحصل عليها غيره مما مهد إلى التطور نحو غلبة الملكية الخاصة .

على أن هذا الانتقال لم يتم بين ليلة وضحاها ، بل كان نتيجة لتطور طويل بقيت فيه الملكية الشائعة هي الأساس خلال حقبة من الزمن . فلدى جماعات المزارعين ظلّت الأرض ملكاً مشتركاً للقبيلة ، لكن كل عائلة أخذت تزرع قطعة صغيرة منها بشكل مستقل لتحافظ عليها . ولدى جماعات الرعاة انتقلت ملكية قطعان الماشية تدريجياً إلى العائلات .

ومع اتساع نطاق الملكية الخاصة برزت حدَّة الفوارق بين أفراد الجماعة تنقسم إلى الخياعة تنقسم إلى فقراء معدمين وأثرياء قادرين .

وعندما كان الفرد لا يستطيع أن ينتج ما يفيض عن تأمين حاجاته الغذائية الماسة، كان استغلاله لإنسان آخر غير ممكن. وكانت الجاعة، في حالة وقوع أسرى بين يديها من جماعة أخرى، تلجأ إلى أحد حلين: إما إلى قتلهم أو إلى ضمهم إلى صفوفها فيصبحون كأفراد منها لهم نفس حقوق أفرادها. غير أنه بعد ازدياد إنتاجية العمل وبروز الفائض الغذائي أصبحت الجاعة تفضل الإبقاء على حياة الأسرى لاستخدامهم في زيادة الإنتاج. وكانوا يعطون لقاء عملهم الحد الأدنى من السلع الضرورية لبقائهم على قيد الحياة، أما فائض إنتاجهم فكان يذهب إلى الجاعة التي تستخدمهم.

وهكذا بدأ يتبلور التحول من التنظيات الاجتماعية الأولى إلى مجتمع الرق .

« الزمن » ، هذه اللفظة كم هي مشحونة بدلالات لا تنتهى وانفعالات لا تنفكُ تنتابنا كلم سمعناها أو عشناها . فالزمن سر من أكبر أسرار الوجود ، وحوله تتمحور هموم العيش ومعاناة الإنسان.

ولا بد لنا ، في البدء ، من أن نحدد ماهيّة الزمن . وفي سبيل ذلك مـيّز كثيرون بين «الوقت» و «الزمان» و «الزمن».

« الوقت » مفهوم عام وموضوعي يمكن تحديده ، إنه مفهوم فيزيائي شائع نستعين به بوساطة الساعات والتقاويم وغيرها ، لكى نضبط حياتنا الاجتماعية . ومن خصائص الوقت أنه مطابق لتركيب موضوعي موجود في الطبيعة وليس نابعاً من خلفية ذاتية للخبرة الإنسانية(١).

أما « الزمن " فهو « مفهوم خاص ، شخصي ، ذاتي ، أو كما يقال غالباً: نفسي ، أو كما يقول برجسون Bergson : « إنه معطى مباشر في وجداننا». والزمن في الأدب هو « الـزمن الإنساني . . . إنه وعينا للزمن كجزء من الخلفية الغامضة للخبرة ١٠٠٠ .

إذن ، فقهوم « الزمن » مفهوم نسبى ، فلكل إنسان زمنه الذي يختلف عن زمن الآخرين؛ وهذا الزمن لا يمكن قياسه لأنه متقلب، يتغبر بتغبر تجاربنا وانفعالاتنا وعواطفنا. وكل ما يمكن إدراكه من هـذا الزمن المتغير دائماً هو إحساسنا «أثناءه».

وهذا التمايز بين « الوقت » و « الزمن » و « الزمان » عرفه بعض العلماء واللغويين العرب. فقد ورد في السان العرب الابن منظور ، تحت مادة « زمن » ، ما يلي : « الزمن اسم لقليل الوقت أو كشيره . . وقال شمر: الدهر والزمان واحد. قال أبو الهيثم: أخطأ شمر، الزمان زمن الرطب والفاكهة وزمان الحر والبرد . . قـال : والـدهر لا ينقـطع ؛ قــال أبو منصور: الدهر عند العرب يقع على وقت الزمان من الأزمنة وعلى مدة الدنيا كلها . . والزمان يقع على جميع المدهر وبعضه ١٩٥١ . ويعرُّف الدهر بأنه : « الأمد الممدود ، وقيل : الدهر ألف سنة » . كما أن العرب وصفوا الدهر بمكان الله ، ومنه الآية : ﴿ وقالوا ما همي إلا حياتنا الدنيا غوت وغيا وما يهلكنا إلا الدهر ﴾ . . وأما عند الجوهري فإن الزمان هو الدهر «(1). أما « الحين » فيرى الأزهري أنه: اسم

بقبلم، هندية الأيوبي

كالوقت يصلح لجميع الأزمان ، كما ورد في الآية الكريمة : ﴿ توقي أكلها كل حين ﴾ أي في كل وقت ، وقد يراد به مدة من الـزمان غير مقدر في نفسه ، كما في قوله تعالى : ﴿ هـل أَتَّى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ﴾ . والوقت مقدار من الزمان ، وكل شيء قدرت له حيناً فهو مؤقت ، وعند ابن سيده فهو مقدار من الدهر معروف، وأكثر ما يستعمل في الماضي وقد استعمل في المستقيل (٥).

أما الفيروزابادي، في «القاموس الحبط»، فقد أورد ما يلي: « الوقت المقدار من الدهر وأكثر ما يستعمل في الماضي » ؟ ويفرق بين





الوقت والميقات في قوله: « فرّق بينهها جماعة بأن الـوقت مطلق والميقـات وقت قدر فيه عمل من الأعهال<sup>(۱)</sup>. أما الدهر فقد يعد في الأسماء الحسنى والزمان الطويل والأمد الممدود<sup>(۷)</sup>. والزمن.. قليل الوقت وكثيره "<sup>(۸)</sup>.

من خلال هذه التحديدات نستنتج ما يلي :

١ \_ الزمان هو الدهر والأبد.

٢ \_ الوقت مقدار معلوم من الزمان.

٣ \_ الزمن قليل من الوقت أو كثيره ، أي غير محدد .

وهكذا بعد أن ميزنا بين هذه الألفاظ نقول إن مجرد ذكر لفظة تـدل على الوقت في الشعر لا يعني أبدأ أن الشاعر يسـجل بـذلك مـوقفاً مــن الزمن ، فقد تكون هذه اللفظة أحياناً مستعملة لغاية تقريرية بحتة .

ومن الممكن الآن أن ننظر ، على ضوء ما سبق ، إلى مفهوم « الزمن » في الشعر العربي المعاصر . وبالطبع ، لا يتسع المجال هنا لأن نرصد هذا المفهوم في كل شعرنا المعاصر وإنما سنحاول ذلك لدى بعض الشعراء الذين بلوروا هذا الاتجاه وطوروه .

#### الإحساس بالزمن قديم

لا بد لنا من الإشارة ، قبل الغوص في بحثنا ، إلى أن الإحساس بالزمن قديم في الشعر العربي . فني الجاهلية لم يكن الإنسان يقيم وزناً للمكان لأنه دائم السترحال ، كان يسعى وراء الماء والسكلا في «أي مكان » . وبالتالي ازداد ارتباطه بالزمان ، فهو يتمزق كل يوم مليون مرة ويتمنى لو كان حجراً لكي لا يحس بمرارة العيش . من هنا كان زمسن الجاهل زمناً متحجراً لا حركة فيه . فها هو الأعشى يقول :

كأن مِشـيتها مــن بيــت جـــارتها

مُـرُّ السـحابة لا ريــُ ولا عجـــلُ

إن مشية الحبيبة التي تخلو من السرعة كما تخلو من البطء رمز إلى زمن متوقف ميت .

وها هو امرؤ القيس يقول:

وليل كموج البحر أرخسي سدوله

عليٌّ بــــأنواع الهمــــوم ليبتلي

إن هذا البيت يعبَّر عن المرارة التي يحس بهما الشاعر وعن معاناته العميقة أثناء ليل من الهموم لا ينتهي وكأنه أرخى أستاره إلى الأبد حاجباً عن الشاعر فجر الخلاص.

كما أن المتنبعي كان يحس بمرارة النزمن الدائمة ، ويتجلّى ذلك في قوله :

صحب الناس قبلنا ذا الزمانا

وعناهم من شأنه ما عنانا وتــولُوا بغصـــةِ كلهـــم منـــه

وإن سرِّ بعضهم أحيانا

إن تجربة الشاعر الذاتية جعلته يحس أن الدنيا غصة دائمة لا تنتهي ، كما أحس صفة « الديمومة » التي تلون الزمن .

ونرى أيضاً هذا الشعور بمأساوية الزمن عند ابن الرومي في قوله :

يا أيها الهارب من دهره

أدركك الـدهر على خيلـه

نلاحظ في هذا البيت وحركية والزمن بالنسبة للشاعر، فالزمن في حركة مستمرة، يسبقنا ولا نقدر على اللحاق به. إنه يجري دائماً نحو نقطة ما، ولسنا قادرين على الهرب منه، فيسحقنا تحت سنابكه دون رحمة.

وشعرنا العربي مزدحم بالمواقف المهاثلة ، على أن ما يهمنا الآن هو موقف الشاعر العربي المعاصر من الزمن . ولا يمكننا دراسة هذا الموقف بشكل عام دون تحديدات لأن الزمن في الشعر يتخذ مناح عدة على أساسها يدرس موقف الشاعر . والناحية الأولى هي النسبة الذاتية .

#### النسبة الذاتية

يختلف الشعور بالزمن بين شاعر وآخر ، فتارة يحس الشاعر أنه يحر ببطه ، وطوراً بسرعة ، وأحياناً يقف الزمن عند نقطة معينة لا يغادرها ، فيحس الشاعر كأنما ساعات الأرض كلها قد توقفت . من هنا تأتي الصفة النسبية التي يتصف بها الزمن والتي تجعله غير محدد وتنفي إمكانية قياسه .

وهذا ما يؤكد عليه الأديب الفرنسي الشهير مارسيل پروست Marcel Proust في قوله: « الزمن الذي يتعلق بنا ونستعمله كل يـوم مطاط، الانفعالات التي نشعر بها تمدده وتبسطه، والـتي نـوحي بها تقلصه، والعادة تملؤه (١٠٠٠).

وتقول الكاتبة الأميريكية فيرجينيا وولف Virginia Woolf في هذا الصدد: «يعمل عقل الإنسان بغرابة في جسد الزمن فالساعة، متى أقامت في عنصر الروح البشرية العجيب، يمكن مطها إلى خسين أو مائة مرة من طولها الدقائقي، ومن ناحية أخرى، يمكن التمثيل على الساعة بدقة بوساطة مؤقتة العقل في ثانية واحدة «(۱۰).

وقد تجلت هذه الظاهرة النسبية عند عدة شعراء معاصرين ، فعند الشاعر خليل حاوي يبدو الزمن جامداً لا حركة فيه ، إنه زمن واقف . فاسمعه يقول بقصيدة «وجوه السندباد»:

الفيت عني
 والثواني مرضت
 ماتت على قلبي
 فما دار النهار
 ليلنا في الأرز من دهر تراه
 أم تراه البارحة ؟ الالله

إن الزمن هنا جثة ثقيلة ينسحق تحتها الشاعر أثناء انتظار الغائبة.

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٢٠

ويعيش الشاعر أيضاً في حالة من اليأس والتناقض فزمنه واقف وزمن الآخرين يتحرك ، بل ويتحرك بسرعة . من هنا تتضاعف معاناته وقلفه وينتابه الشعور بالغربة والانسحاق، ويتجلى ذلك في قوله بقصيدة «سجين في قطار»:

> « في أرض غريبة مرة كانت لياليه الرتيبة: طالمًا عضّ على الجوع على الشهوة حَرَى وانطوى يعلك ذكري يمسح الغبرة عن أمتعة ملء الحقيبة حجر تحمله الدوامة الحرى سجين في قطار ما درى ما نكهة الشمس وما طيب الغبار ورشاش الملح في ريح البحار». (١٢)

إن الشاعر هنا يرمز إلى نفسه بلفظة «سجين » وزمن السجين زمن واقف ، أما « القطار » فيرمز إلى الزمن المتحرك . والشاعر هنا يحاول أن يعبِّر عن انسحاقه بين حضارتين : حضارة الغرب المتحركة وحضارة الشِّرون الدَّاقفة " . فقدا السجة الخصّياري لذن غالم الشّاعر "بألالم والغيرية والمرارة ، وأوقف الثواني واللحظات ، فها هو يقول في «بيادر الجوع » :

> هُذَى العقاربُ لا تدور، رباه كيف تمط أرجلها الدقائق كيف تجمد، تستحيل إلى عصور!(١١١)

أما عند الشاعر بدر شاكر السيَّاب فتختلف النسبة ، فهو يحس بسرعة مرور الزمن ؛ إنه مريض وعلى شفير الموت ، ولذا فإنه يحس الأيام تمر دون تلكف وكانه يحيا موته . فاسمعه يقول بقصيدة « في جيكور » :

> أنا قد أموت غداً ، فإن الداء يقرض غير وان ، حبلًا يشد إلى الحياة حطام جسم مثل دار نخرت جوانبها الرياحُ وسقفها سيلُ القطار . (١٥٠)

إن عمر الشاعر هنا حبل ينخره الداء دون توقف. وهذا الإحساس بمضى الوقت وسرعته يعبِّر عنه السيَّابِ أيضاً بقصيدة « رحل النهار » ،

> رحل النهار هيهات أن يقف الزمان، تمرُّ حتى باللحود خطى الزمان وبالحجار . رحل النهار ولن يعود . (١٦)

ولكن زمن بدر شاكر السيَّاب قد يطول وذلك نتيجة إحساسه بالغربة والضياع في عالم المدينة الكئيب. فهو يحاول عبثاً أن يلتئم مع مجتمع الآلة

والمادة ولكنه لا يقدر ، فتطول نهاراته ، وتشيخ المسافات تحت قدميه ، ويصبح عمر خطوته سنيناً وسنين . فيقول بقصيدة « مدينة السراب » :

> عشر سنين سرتها إليك، يا ضجيعة تنام معيي وراء سورها، تنام في سرى ذاتها وما انتهى السِّفار إليك يا مدينة السراب، يا ردى حياتها. عبرت أوروبة إلى آسية وما انطوى النهار، وأنت يا ضجيعتي ، مدينة نائية مسدودة أبوابها وخلفها وقفت في انتظار .(١٧)

> > ويقول بقصيدة:

الليل طال وما نهاري حين يقبلُ بالقصير . (١٨)

إن النهار هنا لا ينتهي ، وكأنه أزلى ، والزمن هنا راكد تحت وطأة المرض أو تحت وطأة الانتظار.

وهناك ناحية أخرى تتجلّى في الشعر العربي المعاصر هي ارتباط مفهوم الزمن برمز النهر.

#### الرهن والهر

كثيراً ما يرمز شعراؤنا المعاصرون إلى الزمن بلفظة أو صورة النهر . والنهر تعبير عن ديمومة الزمن ، فالزمن في حالة «سيلان » مستمرة ، كالنهر تماماً. وقد يستعمل الشعراء رمزاً آخر غير النهر ، كالبحر مشاكر أو القطار، أو أي رمز آخر يعبّر عن الجريان.

المهم أن الزمن كما نحس به له صفة « السيلان » ، « وهذه الصفة هي عنصر دائم وسط لحظات الزمن المتتابعة في تغيّرها المستمر الأ(١٩٠٠).

وقد تجلى مفهوم الديمومة الزمنية هذا في عدة قصائد عربية معاصرة. ونلاحظ هذا المفهوم عند السيَّاب بقصيدة « النهر والموت » :

> بُوَيِثِ . . . بويب . . .

★ بدر شاكر السياب \*





أجراس برج ضاع في قرارة البَحَرْ. الماء في الجرار، والغروب في الشجر وتنضح الجرار أجراساً من المطر بلُورها يذوبُ في أنينْ «بويبُ.. يا بُوَيْبُ!»(٢٠)

إن هذا النهر «بويب» لا يتوقف عن الجريان حتى يغيب في قاع البحر ، هكذا الزمن في سيلان دائم فينادي الشاعر ولكن ما من مجيب ، فنداؤه أنين ومعاناة حيال هذه الحركة المستمرة .

وتجلت هذه المعاناة عند أدونيس بقصيدته «مرايا وأحلام حول الزمن المكسور» فيقول:

زمن يجري، زمن يهرب مثلَ الماءِ وأنا أجري كلُ نهار سكين في أحشائي والليلُ حراب .(١٦)

الزمن هنا دائم الجريان ، وخطاه السريعة يتردّدُ صدى وقعها جراحاً في قلب الشاعر . واسمعه في مكان آخر يقول :

> يتنزه القمح نربط الزمن بأجنحة العصافير. (٢٢)

> > أو :

سلاماً أيها الطفل يركض النهر وراء مائه ولا يمسك به . (۲۳)

إن الشاعر أحس بديمومة التغير الزمني وديمومة السيلان، وهذا الجريان سريع لدرجة أن الماء يكاد ينفلت من مجراه ويسبقه. وكل يوم يمضى هو جزء من «النهر الزمن»:

ألمح يوماً يجلس على النهر . (٢٤)

#### زمن الذاكرة

هناك ناحية أخرى تهم بحثنا هي الذاكرة ، فالشاعر يهرب من الزمن الفيزيائي ليحيا في « زمن الذاكرة » مستحضراً حوادث مرت معه ، يحياها ، فكأنه يولد من جديد . وما استحضار هذه الحوادث أو الصور القديمة سوى محاولة من قبل الشاعر لكسر مرارة الزمن والتغلب على الفناء . والجدير بالذكر أن « زمن الذاكرة » هذا لا يمكن تقسيمه ، لأن الترتيب الزمني منعدم فيه ، فهو عبارة عن خزان مليء برماد الماضي ، وأية ذكرى فيه تنبعث ، بوساطة دافع من الدوافع ، دون أن تكون هناك أية مراعاة لموقعها الزمني بالنسبة لباقي الذكريات .

فالذاكرة ، «بدل أن تعكس في عـلاقاتها تـرتيباً تسـلسلياً مـطرداً ، تعكس ترتيباً ديناميكياً غير مـطرد لـلأحداث . فـالأشياء المتذكّرة تمـتزج وتختلط بالمخاوف والأمال ، والأمنيات والخيـالات لا يمـكن تذكّرها كواقـع

فقط، بل إن الوقائع المتذكرة هي في تعديل مستمر، يعاد تفسيرها وتعاش من جديد في ضوء مقتضيات الحاضر ومخاوف الماضي وآمال المستقبل (٢٠).

إذن ، لا تبق أية قيمة للزمن الخارجي أمام زمن الـذاكرة . إن زمـن الذاكرة يحتصر الزمن الفيزيائي ويوحد الصور والمشاعر والأحاسيس .

وها هو الشاعر أدونيس «يتدحرج في زمن الـذاكرة»(٢٦) الـذي لا ينتهي ، وذلك بقوله :

ا أتدحرج بين أنا الجمر وأنا الثلج وين الياء وين الياء والألف أتدلى أصطنع في اليوم يوماً آخر وأربط بجبل الدقائق أهوائي ، .(٢١)

فالشاعر هنا يتخلى عن الزمن الميكانيكي ويصطنع زمناً آخر من عالم الذاكرة ، فيكتسب العمر طعماً جديداً ، وتتبلور الأشياء ، ويصبح المستحيل محكناً :

يعطي وقتاً لما يجيء قبل الوقت لما لا وقت له يجوهر العارض يغسل الماء .(٢٨)

وها هو يحيا طفولته من جديد، فيستعيد الماضي هـرباً مـن ســياط العمر السائر نحو الشيخوخة، فيقول:

> أنا الطفل يستنجد الفراشات يمتطى قصبة الكون . (٢٩)

ويسترجع أيام الصغر في قـريته «قصـابين» فينبعـث الماضي ويمــازج الحاضر:

> أتسرول شتلات التبغ أرسم قري على أوراقها وأصغى لأصوات ليست منى لكنها لي . (٣٠)

أما بدر شاكر السيَّابِ فينادي الماضي الضائع ويبعث أشاده من جديد محاولا التغلب على خواء الحاضر، فيقول بقصيدته «ستار»:

عيناك والنور الضئيل من الشموع الخابيات والكأس، والليل المطل، من النوافذ بالنجوم يبحثن في عيني عن قلب وعن حب قديم عن حاضر خاو وماض في ضباب الذكريات. (٣١)

وأثناء رجوعه إلى زمن الذاكرة للتخلص من وطأة الـزمن الجـامد العاقر، بالنسبة له، قد يلجأ الشـاعر إلى اسـتخدام بعض الـرموز

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٢٢

#### الاتجاه والموت

إن الزمن له اتجاه واحد هـو الموت، فـالإنسان ـ كما يـرى الوجوديون ـ كائن سائر عن وعي في اتجاه الموت. وقد أقر بذلك معظم المفكرين في الشرق ومختلف تيارات الفكر الإغريقي الكبرى قديماً، ومعظم التيارات الفلسفية حديثاً.

وهذه الحتمية انعكست في الإنتاج الأدبي لمعظم الأمم في العالم، وتجلت أيضاً في شعرنا العربي المعاصر. فيقول أدونيس:

\_ إذن اسألني الآن : ماذا يملك الإنسان غير موته ؟ <sup>(٣٧)</sup>

وها هو بدر شاكر السيَّاب يدرك أن العودة للطفولة مستحيلة ، وأن ليس أمامه سوى الموت فيقول بقصيدته «جيكور شابت»:

> وهيهات ما للصبا من رجوع إن ماضيً قبري، وإني قبر ماضي موت يمد الحياة الحزينة أم حياة تمد الردى بالدموع؟ (٢٨)

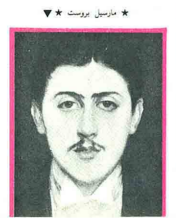
ويعبِّر الشاعر خليل حاوي عن معاناة الموت ، فهو في دائرة الوجود المظلمة كائن يسري الموت في دمه ، فيحس بتفاهته أمام هذا الشبح الذي يفرض وجوده داممًاً . فيقول بقصيدته «في جوف الحوت»:

وأنا في الكهف محمومٌ ضريرٌ يتمطى المرت في أعضائه عضواً فعضواً ، ويموت كل ما أعرفه أني أموت مضغةً تافهةً في جوف حوت .(٢١)

والشاعرة نازك الملائكة لا تجد لها مهرباً من هذا المصير الحتمي فتقول بقصيدة:

> ومشينا ولكن الحركة ظلت تتبعنا والسمكة تكبر تكبر

א טונע ווארטא א





الأسطورية . فها هو خليل حاوى يقول بقصيدته « بعد الجليد » :

أنتَ يا تموز، يا شمسَ الحصيد نـجُنا، نج عروق الأرض من عقم دهاها ودهانا.(٣٦)

إن «تموز» هنا هو رمز الحياة التي تتجدد نافضة عنها غبار الماضي . وهكذا يغدو زمن الشاعر زمناً أسطورياً لا يمكن الفصل فيه بين الماضي والحاضر والمستقبل ، ففي « الزمن الأسطوري» ينعكس الماضي في لحظة حاضرة ممثلاً طموحات المستقبل . وهذا يقودنا إلى ناحية جديدة في بحثنا هي الأبدية .

# الابديــه

المقصود من الأبدية هنا اللازمان ، ولا نعني أبداً الـزمان اللانهائي ، بل الأبدية «صفة من صفات الخبرة التي تقع في ما بعد الزمن الفيزيائي وخارجه (٣٣).

وينطبق مفهوم الأبدية على العمل الأدبي من خلال وجوه ثلاثة: ١ \_ يجري استحضار الحادث الواحد من زاوية الأبدية في طريقتين:

أ ــ فعل الاستحضار بحد ذاته هو لازماني، فحقيقة كونــه قـــد
 يحدث في أي وقت تبدو وكأنها تضع الاستحضار في بعد لازماني.

ب\_ إن الشيء المتذكر يبدو مستقلاً عن تاريخ حدوثه ، فيكتسب
 بذلك صفة «جوهر أبدي».

 إن القدرة على إعادة بناء الذات عن طريق الـذاكرة تعكس مظهراً من مظاهر اللازمانية .

٣ ــ إن الأثر الفني لازماني في كشفه عن معاني الـلازمانية ، أو في
 كونه إمكانية دائمة لتحقيق كشف من هذا النوع<sup>(٢١)</sup>.

ومن خلال هذه اللازمانية يتحدى الإنسان الزمن الخارجي ويعتقل اللحظة الهاربة ولو بعين الوهم. فيقول أدونيس:

> أنت تعتقل الوهم وهــو هنيهة هنيهة يعتقل الزمن ، ويرميه في حوض كلهاته .(٣٥)

أما الشاعرة نازك الملائكة فتحاول أن تهرب من الماضي الميت والمستقبل الغامض الخيف وذلك باللجوء إلى الأبدية ، إلى اللازمان . فتقول بقصيدة « أول الطريق » :

سنمحو الزمان ونسى المكان هناك ونقسم ألا نعود إلى أمسنا المنطوي . (٢٦) (٢) المرجع السابق، ص ١٠.

(٣) لسان العرب، ابن منظور \_ بیروت، ۱۹۵۱م، ج ۱۳ \_ ص ۱۹۸۸ و ۱۹۹۹.

(٤) المرجع السابق، مادة « دهر » ، ج ٤ ، ص ٥ .

(٥) المرجع السابق، مادة دوقت.

(٦) القاموس المحيط، الفيروزابادي، القاهرة، ١٩١٣م \_ مادة «وقت»،
 ج١، ص ١٦٠.

(V) المرجع السابق، مادة دهر،، ج ۲، ص ۳۳.

(٨) المرجع السابق، مادة د زمن، ج ٤، ص ٢٣٢.

André Maurois: «Proust: Portrait of a Genius». ( 4 )

(New York: Harper, 1951) P. 158.

Madeleine B. Stern, "Counterclockwise: Flux of Time in ( \ \ \ \ )

Literature", The Sewance Review, XLIV (1936) P. 351.

(١١) خليل حاوي: المجموعة الكاملة، ص ١٩٥، بيروت ــ دار العودة.

(١٢) المجموعة الكاملة: خليل حاوي، ص ١٩٨.

(١٣) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر (رسالة دكتوراه للدكتور
 عبد الحميد جيدة لم تنشر).

(١٤) المجموعة الكاملة ، ص ٢٨٨ .

(١٥) المجموعة الكاملة، المجلد الأول، ص ٢٨٢.

(١٦) المرجع السابق، ص ٢٣٠.

(١٧) المجموعة الكاملة، ص ١٦٣.

(١٨) المرجع السابق، ص ٧١٦.

(١٩) الزمن في الأدب، ص ٢٢.

(٢٠) المجموعة الكاملة، ج١، ص ٤٥٣.

(٢١) المجموعة الكاملة، ج٢، ص ٣٢٦.

(٢٢) مفرد بصيغة الجمع، ص ٢٥٦.

(٢٣) المرجع السابق، ص ٢٥٥.

(٢٤) المرجع السابق، ص ٢٥٨.

(٢٥) الزمن في الأدب، ص ٢٨.

(٢٦) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر، د. عبد الحميد جيدة.

(٢٧) المرجع السابق، ص ١٤٢.

(٢٨) المرجع السابق، ص ١٢.

( ٢٩ ) المرجع السابق، ص ٥٧ .

(٣٠) المرجع السابق، ص ٣٨.

(٣١) المجموعة الكاملة، ص ٧٥.

(٣٢) المجموعة الكاملة , ص ٨٩ .

(٣٣) الزمن في الأدب، ص ٦٢.

(٣٤) المرجع السابق، ص ٦٢، ٦٣، ٦٤.

(٣٥) مفرد بصيغة الجمع ، ص ٣١٢ ، دار العودة ــ بيروت .

(٣٦) المجموعة الكاملة، ج ٢، ص ٢٣٠.

(٣٧) مفرد بصيغة الجمع، ص ٢٨٥.

(٣٨) المجموعة الكاملة، ص ٢٠٨.

(٣٩) المجموعة الكاملة، ص ٦٨.

(٤٠) المجموعة الكاملة، ص ٢٤٦.

(٤١) ديوان والقصائد الخمس، تليها والمطابقات والأوائل،

(٤٢) المجموعة الكاملة، ص ٧١١.

(٤٣) المجموعة الكاملة، ص ٦٩٧.

حتى عادت في حضن الموجة كالعملاق،

وصرخت رفيقي أي طريق

يحمينا من هذا المخلوق

لنعد فالدرب يضيق يضيق

والظلمة محكمة الإغلاق. (١٠)

على أن هذا الاتجاه السلبي يقابله اتجاه آخر إيجابي، فنرى بعض شعرائنا يبتسمون أحياناً للغد ويلونون حروفهم بالأمل. فها هـو أدونيس يقول:

أعلن الأن

أختار هذا المكان

كلياتي فؤوس

ولصوتي شكل اليدين

أعلن الآن ، أني حطاب هذا الزمان . (١٠)

أما السيَّابِ فيرى استمراريته في الوجود، بعد موته، عبر قصائده فهي كل ما يتبق منه على قيد الحياة. فيقول بقصيدة «ليلة انتظار»:

ستبق حين يبلي كلُّ وجهي ، كل أضلاعي

وتأكل قلبي الديدانُ تشربه إلى القاع

قصائدُ . . كنت أكتبها لأجلكِ في دواويني

أحبيها تحبيني . (١٢)

حتى أن السيّاب يتمنى الموت إذ يرى فيه ولادة جديدة وانفتــاحاً على عالم آخر . فيقول بقصيدة «لوي مكنيس»:

ويا ليتني متُّ . إن السعيدُ

من اطّرح العبء عن ظهرو

وسار إلى قبره

ليولد في موته من جديد. (٤٣)

وهكذا نستنتج أن الزمن كان وما يزال يشكل قضية مهمة في النتاج الشعري . لأن قضية الزمن هي المعاناة الكبرى التي رافقت الإنسان منذ الأزل . إن هذا الكائن استطاع أن يتغلب على كل مشاكله الحياتية ، ولكن يبق الزمن ، بالنسبة له ، ماساته الكبرى المتشحة بالغموض . فلا هو قادر على احتال طعم الفجيعة ، ولا هو قادر على تخطيها ، ومن خلال خبرته تفجّرت معاناته شعراً ونثاً ، أدباً وفناً .

والفنان المبدع هو الذي يتخطى حاجز الرمان وحاجز المكان، لأن فعل الإبداع، في حد ذاته، صرحة إنسانية في وجه العدم.

#### المراجع والمصادر

(١) الزمن في الأدب، هانز ميرهوف \_ مترجم \_ ص ١١.

عِلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٢٤



## بقلم: د.موریس بوکای و ترجمت: د. إبراهیم عکاشة

عتل النص القرآني مكانة فريدة بين الكتب المنزلة لا يدانيه في هذه المكانة العهد القديم أو العهد الجديد، وذلك بفضل صحة وأصالة النص القرآني.

فني الجزءين الأولين للعهد القديم والجديد، قد تم تنقيح التحريفات التي طرأت عليها قبل أن يصلا إلينا في شكلها الحالي الذي نعرفه اليوم. إن تلك التحريفات التي لم يتعرض إليها القرآن لسبب بسيط، وهو أنه دون في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وسوف نرى فيا يأتى كيف تم ذلك.

في هذا المحيط فإن الفروق التي تميز القرآن الكريم عن الكتاب المقدس ، ترجع دون شك للأسئلة التي تتصل بصفة رئيسية بالعامل الزمني . هذه الأسئلة عادة ما يطرحها البعض دون اعتبار للظروف التي كانت سائدة عندما تم تدوين النصوص اليهودية المسيحية ، والأيات القرآنية عند تنزيلها . كما أن هؤلاء البعض تغاضوا بنفس الدرجة عن الظروف التي كانت تحيط بوحي القرآن للرسول .

من الآراء المرجحة أن النص القرآني الذي دون في القـرن السـابع،

قد وصل إلينا دون تحريف أكثر من النصوص الأخرى التي تسبقه بما ينوف عن الخمسة عشر عاماً. وبالرغم من صحة هذه الملاحظة إلا أنها لا تمثل سبباً كافياً لتأكيد ذلك الرأي الذي وضع خصيصاً لتبرير فكرة التحريفات التي أجريت على مر القرون على النصوص اليهودية المسيحية أكثر من كونه وضع لتأكيد فكرة أن النص القرآني، الذي هو أكثر حداثة، أقل تخوفاً من ناحية مسه بتعديلات البشر.

وفيها يتعلق بالعهد القديم ، فإن الأعداد الصرفة للمؤلفين له والـذين

يقصّون نفس الرواية ، زائداً على كل التنقيحات التي أجريت على نص بعض الكتب منذ فترة ما قبل عصر النصرانية ، تشكل كغيرها من الأسباب الأخرى المتعددة ، عدم الدقة والتناقض فيا يحتويه نص العهد القديم .

وفيا يرتبط بالأناجيل فإنه لا يجرؤ أحد على القول بـأنها تحتـوي على روايات صادقة مطابقة لكلمات المسيح أو أفعـاله دون أن يحــدث فيهــا تحريف.

لقد بدا لنا كيف أن روايات الكتاب المقدس المتوالية تعكس افتقارها الكامل لصحة وأصالة نصوصه ، هذا بالإضافة إلى أن الذين قاموا بتأليفه لم يكونوا شهود عيان .

أيضاً من الأشياء التي ينبغي التأكيد عليها ، التفريق بين القرآن ككتاب لآيات منزلة ، وبين الحديث الذي هو مجموعة من أقوال وأفعال الرسول ، بدأ أصحابه في تدوينه منذ انتقاله للرفيق الأعلى مباشرة . ومع أن عامل الخطأ البشري بمكن أن ينفذ إلى تلك الأحاديث ، فإنه قد بدأ تدوينها من جديد فيا بعد ، وخضعت كتابتها إلى تحقيق صارم ، وعليه فإن الثقة الكبيرة عادة ما كانت للأحاديث التي دوّنت بعد فترة طويلة لوفاة الرسول .

إن صحة وأصالة تلك الأحاديث تختلف كها هـ و الحـال بـالنسبة للأناجيل. وليس هناك إنجيل واحد كتب في عهد المسيح (جميعها كتبت بعد فترة طويلة من انتهاء مهمته على الأرض) هذا وفي نفس الوقت ليس هناك مجموعة أحاديث تم تدوينها في زمن الرسول.

إن الوضع يختلف تماماً بالنسبة للقرآن. ففي أثناء تواتر تنزيل الآيات كان النبي يتلوها على أتباعه من المسلمين الذين بدورهم يقومون بحفظها عن ظهر قلب، ويقوم النستاخ أيضاً بتدوينها أثناء التلاوة، وعليه فقد برز عنصران من عناصر أصالة النص القرآني تفتقر إليها الأناجيل، وقد استمر الحال حتى وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام.

وفي الوقت الذي لم يكن فيه كل إنسان يعرف الكتابة ، كان كل فرد يستطيع أن يتلو القرآن عن ظهر قلب ، ولهذه التـــلاوة مــيزة معتــبرة مــن ناحية تزويد القرآن بإمكانية تكرار نصوصه عند التدوين .

إن القرآن كان ينزل عن طريق الملك جبريل إلى محمد عليه الصلاة والسلام، وقد استمر ذلك فترة تزيد عن العشريدن عاماً من حياة الرسول، ابتداءً من الآيات لسورة العلق (٩٦) وبعد فترة توقف دامت ثلاث سنوات، استمرت الآيات تنزل على الرسول عن طريق جبريل لفترة عشرين عاماً حتى انتقاله إلى الرفيق الأعلى عام ٣٣٢ه، يعني عشر سنوات قبل الهجرة وعشر سنوات بعد الهجرة.

وفيا يلي أولى الآيات التي أنزلت على النبي صلى الله عليــه وســـل (سورة ٩٦، آيات ١ إلى ٥):

اقرأ باسم ربك الذي خلق (١) خلق الإنسان من علق (٢) اقرأ وربك الأكرم (٣) الذي علم بالقلم (٤) علم

الإنسان ما لم يعلم (٥) ﴾.

ويشير (البروفسور حامد الله) في مقدمة ترجمته للقرآن بالفرنسية إلى أن من أحكام تنزيل هذه الآيات (الثناء على القالم كأداة للمعرفة) ويعكس هذا مدى اهتام الرسول بحفظ القرآن عن طريق الكتابة.

تؤكد النصوص بصفة أساسية أن الآيات التي أنزلت على الرسول بعد فترة طويلة للهجرة من مكة إلى المدينة قد تم تدوينها ، وسوف نرى صحة القرآن في هذه المسألة .

إننا نعلم أن النبي والمؤمنين من حوله قد اعتادوا حفظ النص المنزل عن ظهر قلب، وعليه فإنه لا يمكن التصور بأن القرآن يشير إلى حقائق لا تستقيم والواقع، لأن الحقيقة يمكن فحصها وتحقيقها بسهولة عن طريق الذين اتبعوا الرسول وعن طريق مراجعة النساخ.

هناك أربع سور يرجع تاريخ تنزيلها إلى فترة سابقة للهجرة ، تشير إلى أن مسألة تدوين القرآن كانت سابقة لهجرة السرسول من مكة عام ٦٢٢ م .

\* (٨٠) سورة عبس، الآيات ١١ إلى ١٦:

﴿ كلا إنها تذكرة (١١) فن شاء ذكره (١٢) في صحف مكرمة (١٣) مرفوعة مطهرة (١٤) بأيدي سفرة (١٥) كرام بررة (١٦) ﴾.

وفي ترجمة لتفسير (يـوسف علي) ١٩٣٤م، كتب: أنه عنـدما تم تنزيل هذه السورة كان قد تم تدوين ٤٢ أو ٤٥ سورة أخـرى احتفـظ بهـا المسلمون في مكة (من مجموع ١١٤ سورة).

- \* (٥٥) سورة البروج ، الآيات ٢١ \_ ٢٢ :
- ﴿ بل هو قرآن مجيد (٢١) في لوح محفوظ(٢٢) ﴾.
  - \* (٥٦) سورة الواقعة، الأيات ٧٧\_٠٠:
- ﴿ إِنَّهُ لَقَرآنَ كُرِيمُ (٧٧) فِي كُتَابِ مَكْنُونَ (٧٨) لا يُسَهُ إلا المطهرون (٧٩) تنزيل من رب العالمين (٨٠) ﴾.
  - \* (٢٥) سورة ، الفرقان الآية o :
- ﴿ وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلًا (٥) ﴾.

في هذه السورة إشارة للاتهامات التي كان يصطنعها أعداء الرسول ، فقد أشاعوا بأن ما كان يوحى إليه ما هو إلا قصص قديمة أمليت عليه فدونها أو نقلها (وكلمة نقلها تعني أن فيها تحريفاً ، ولكن ينبغي أن نتذكر أن عمداً كان أمياً ) . وكيفها كان الأمر ، فإن الآية السابقة تـؤكد أن عملية التسجيل الكتابي للقرآن قد أشار إليها أعداء الرسول أنفسهم .

وهناك سورة من السور التي أنزلت بعد الهجرة وفيها إشارة للصحف التي كتبت عليها هذه الآيات الربانية .

\* (٩٨) سورة البينة، آية ٢ و ٣:

﴿ رسول من الله يتلو صحفاً مطهرة (٢) فيها كتب قيمة (٣) ﴾.

إذن ، فالقرآن نفسه يشير في أكثر من مرة إلى حقيقة أنه دون كتابياً في عهد الرسول . ومن الحقائق المعروفة أنه كان يوجد بين أتباع محمد عدد من النساّخ ، أشهرهم زيد بن ثابت .

ويعطينا (البروفسور حامد الله) في مقدمة تـرجمته للقـرآن بـالفرنسية (١٩٧١م) وصفاً رائعاً للأحوال التي كانـت سـائدة عنـــدما تم تـــدوين النص القرآني في حياة الرسول. فيقول:

التنفق المصادر جميعها في الإشارة إلى أنه عند نزول آية قرآنية ، يستدعي الرسول أحد الصحابة الذين يعرفون الكتابة ، ويملي عليه الآية ، مشيراً في الوقت نفسه إلى الوضع الصحيح للآية الجديدة بالنسبة للآيات التي تم تنزيلها ، وتؤكد المخطوطات أن الرسول كان يسأل الناسخ ليقرأ ما أملي عليه من آيات حتى يتمكن من تصحيح أي خلل ، وهناك رواية أخرى مشهورة تؤكد أن الرسول كان يتلو في شهر رمضان من كل عام القرآن كله كما أنزل ، وفي شهر رمضان الذي سبق وفاة الرسول ، ختم القرآن مرتين على سمع من جبريل . . . ومن المعروف أنه منذ عصر الرسول اكتسب المسلمون عادة إقامة ختم القرآن عشية العيد ، وذلك بالإضافة إلى الصلوات المفروضة عليهم . والعديد من المصادر تضيف بأن زيداً ناسخ الرسول كان في حضرة ختم نصوص القرآن ، وفي روايات إخرى جاء أيضاً ذكر وجود شخصيات أخرى » .

وقد كان الجلد والرق والألواح الخشبية وعظام الجمال والحجارة الناعمة الملمس من المواد المتعددة التي استخدمت في المراحل الأولى لتدوين القرآن.

وبالإضافة إلى تلك الوسيلة التي تؤكد أصالة وصحة النص القرآني، فإن النبي قد فوض الثقاة بحفظه عن ظهر قلب، ليقوموا بتلاوته كاملاً أو جزء منه أثناء الصلاة، وعليه ظهر ما يعرف بالحفاظ، الذين يحفظون القرآن كله ويقومون بنشره في الخارج. إن منهجي الكتابة والحفظ قد حققا قيمة غينة للغاية في أصالة النص القرآني.

وفي أثناء مبادرة عمر (ثاني خليفة للمسلمين) في جمع القرآن، قام زيد بفحص كل النصوص التي استطاع جمعها من الحفاظ ومما دون على مختلف المواد الخاصة بالمسلمين في المدينة، وكان الهدف من ذلك تجنب أي احتمال للخطأ في المصحف الذي تم نسخه في عهد عمر، والذي يعتبر في غاية الدقة، وبعد وفاة عمر سلم المصحف إلى ابنت حقصة أرملة الرسول.

وقد عهد عثمان (ثالث الخلفاء الراشدين) ( ٦٤٤ ـ ٢٥٠ م) إلى هيئة من الثقاة القيام بفحص كامل للنصوص القرآنية ، وقد قامت اللجنة بفحص صحة النص الذي أعده أبو بكر الصديق والذي كان في حيازة حفصة حتى ذلك الوقت . وقد استرشدت الهيئة بالمسلمين الذين كانوا يحفظون القرآن ، وتمت عملية التحقيق الدقيق لصحة النص القرآني

بكل عناية .

وفي حالة وجود آية ولو بسيطة جداً قابلة للمناقشة ، فإن اتفاق الشهود في هذه الحالة يعتبر أمراً جوهرياً ، ومعروف تماماً كيف أن بعض الآيات القرآنية توضح معاني الأخرى حسب ترتيب نزولها الزمني . وهذا يمكن تفسيره بسهولة عندما يتذكر المرء أن فترة نبوة النبي امتدت أكثر من عشرين عاماً تقريباً . والنتيجة هي «نص قرآني» يحتوي على آيات منظمة تعكس ما نراه اليوم كما تعكس الترتيب الذي اتبعه الرسول في خم تلاوة القرآن في شهر رمضان ، كما سبق الإشارة إليه .

ولعله من الجائز أن يتأمل المرء في الدوافع التي دعت الخلفاء الشلائة الأوائل، وبالأخص عنمان، للقيام بمهمة جمع ومراجعة النص القرآني، إن الأسباب في الحقيقة بسيطة جداً: إن توسع الإسلام في مستهل العقد الأول لوفاة الرسول كان سريعاً جداً، وتم انتشاره بين شعوب لغاتها القومية غير العربية، وعليه كان من الضروري للغاية اتخاذ الخطوات الكفيلة بصون نشر نصوص القرآن والاحتفاظ بصحته وأصالته، وكان هذا من أهداف عنمان في مراجعة نصوص القرآن.

وقد أرسل عنمان نسخاً من النص الذي تم فحصه إلى مراكز الدولة الإسلامية ، ولهذا يعزو (البروفسور حامد الله) وجود مصاحف في طشقند واستانبول يرجع تاريخها إلى خلافة عنمان رضى الله عنه .

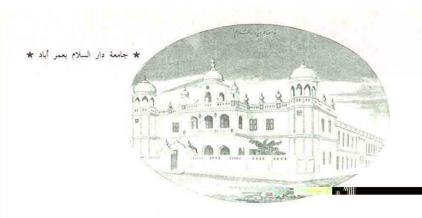
وبصرف النظر عن احتمال وجود خطأ في النقل ، فيإن النسخ التي يرجع تاريخها إلى زمن ساحق وتنتشر في العالم الإسلامي إلى اليوم مطابقة لبعضها . والأمر ينطبق أيضاً على النسخ المحفوظة في أوروبا (توجد أجزاء من القرآن في قائمة مكتبة باريس الوطنية) يرجع تاريخها حسب قول المختصين إلى القرنين الثامن والتاسع الميلادي (أي القرنين الثاني والثالث للهجرة) .

إن النصوص القديمة المتعددة التي نعلم بوجودها كلها مطابقة ما عدا بعض الاختلافات الصغيرة جداً ولا تؤثر مطلقاً في معنى النص. وإذا ما كان النص يسمح أحياناً بأكثر من تفسير فلا بأس في ذلك علماً بأن الكتابة القديمة كانت أكثر بساطة من اليوم(١).

إن السور التي يحتويها كتاب القرآن ( ١١٤) مرتبة ترتيباً تنازلياً من ناحية طول السور، ومع ذلك فإن هذا الترتيب لا يمثل استثناء للآيات، كما أنه ليس هناك علاقة بين تتابع الترتيب الزمني لتنزيل الآيات والترتيب التنازلي للسور، ومن ناحية ثانية فإن تتبع الترتيب الزمني في كثير مسن الآيات أمر معلوم، وقد تناول القرآن الكريم كل ما يتعلق بالعلم الحديث كما هو الحال بالنسبة لكثير من المسائل وذلك دون تبويب.

#### الهـوامش

(١) إن عدم وجود العلامات الصوتية مثلاً يجعل الفعل إما مبنياً للمجهول أو مبنياً للمله وإن كانت مبنياً للمعلوم، وفي بعض الحالات إما مذكراً أو مؤنثاً، وهذه المسألة وإن كانت غالباً ما تحدث إلا أنها لا تمثل بأي حال أهمية كبرى ما دام النص يعكس المعنى في جوانب كثيرة.



# المراكز الثقتا فنيسة

الاسالام

# المتارة الهداية

### بقالم: د. عبد الحليم عويس

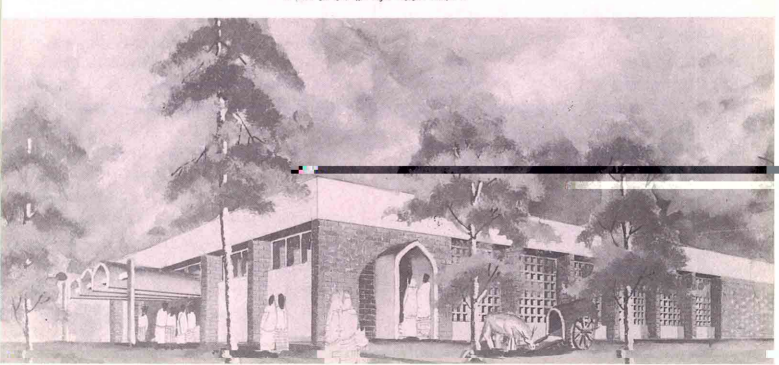
بدأ الفتح الإسلامي للهند في نهاية القرن الهجري الأول، لكن الفتح لم يأخذ شكلاً منظاً إلا في أواخر القرن الرابع الهجري (سنة ٣٦٧هـ) على يد (الغزنويين الأتراك).

وخلال أكثر من قرنين (٣٦٧\_ ٥٩١ هر) حاول الغزنويون إحكام سيطرتهم على الهند، لكن السيطرة الكاملة لم تتم لهم، حتى ظهر (الغوديون الأفغان) فنجحوا فيا فشل فيه سابقوهم، وبظهورهم في نهاية القرن السادس الهجري تأكدت السيطرة الكاملة للمسلمين، واستمر حكم المسلمين للهند حتى الاحتلال الإنجليزي سنة (١٨٥٧م).

وقد بذل المسلمون جهوداً كبيرة في مقاومة الإنجليز، حتى خرجوا من الهند، وانقسم مسلمو الهند إلى اقلية في الهند وأكثرية في باكستان . ويبلغ عدد المسلمين في الهند نحو مائة وعشرين مليوناً يمثلون خمس سكان القارة الهندية .



\* العيادات الخارجية . تشرف عليها جمعية دار السلام \*



#### المراكز الثقافية الإسلامية بالهند

على مشارف العصر الحديث، وقع في شبه القارة الهندية \_شأنها شأن البلاد التي يعيش فيها مسلمون\_ صراع حاد بين تيارين في الثقافة والتعليم:

- تباريري أن العودة إلى الأصول مصحوباً برفض كامل للمعاصرة هي الطريقة الأمثل، وقد ولي هذا التيار شطره إلى علوم الدين \_كما وصلته ــ لا ينظر إلى غيرها ولا يأبه بتيار الحياة الدافق من حوله .
- وتبار آخر يرى \_كرد فعل حاد\_ التحرر من هـذا الماضي ، ومسايوة (التغريب) إلى آخر مدى ، مع إعلان الحرب على التراك وأصله .

لكن التيار الثالث الذي قدر له أن ينتصر ؛ لأنه الطريق الصحيح الجدير بالانتصار، هو التيار الذي ذهب إلى الجمع بين الأصالة والمعاصرة ، ورأى أنه لا تعارض بينهما في واقع الأمر ، فليس بجوز في حكم الشرع أو العقل التعبد بكل ما وصلنا من القرون الماضية وبعضها متخلف وبعيد عن الإسلام ، كما أنه لا يجوز \_ في حكم الشرع أو العقبل كذلك \_ أن نظل بعيدين عن موكب الحضارة المعاصرة ، فضلًا عن أن هـذا البعـد أصـبح

وقد تمثل التيار الأول في الجاعات والمعاهد السلفية وفي ديويند وسا يشاكلها . كما تمثل التيار الآخر في حركة (عليكرة) التي قادها الزعم السير (السيد أحمد خان) الذي دعا إلى إلغاء القديم بالجملة والتفصيل، وسعى من خلال مدرسة (عليكرة) إلى اتخاذ الوجهة التغريبية ، وبذل أقصى جهده في نشر الطرق والوسائل الغربية للحياة ، ودعا إلى تقليدها تقليداً أعمى ، حتى يمكن في زعمه وصف المسلمين بالتمدن والحضارة . . . وخلال مرحلة

السيطرة الإنجليزية نجحت حركة السير أحمد خان ؛ إذ اضطر المسلمون إلى إرسال أولادهم إلى الكليات والجامعات الرسمية ، لتلق التعليم العصري الـذي يتعمد تشويه الإسلام والدعوة إلى نبذه ، وبالنالي نشأ جيل ضعيف الصلة بالإسلام غير فقيه بحقائقه وغير واع لحضارته.

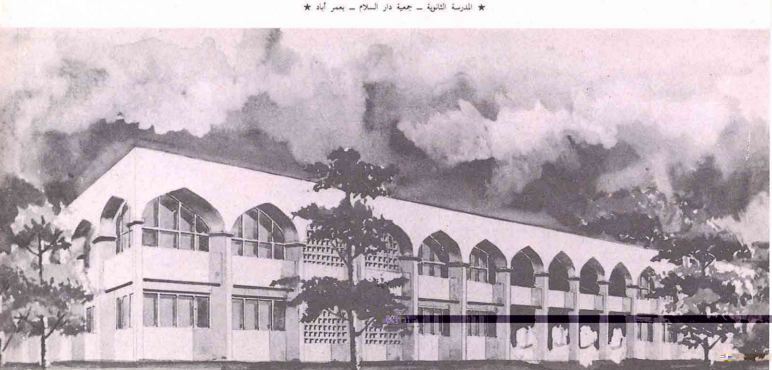
وفي مواجهة الاستعمار الإنجليزي نجحت الأمة المسلمة في الهند، وهي أكبر أقلية في العالم، في نشر شبكات المدارس الدينية والجامعات الإسلامية متحدية جيوش التغريب الزاحفة ، محاولة الجمع بين الأصالة والمعاصرة ، مركزة على العلوم الإسلامية التي حاول الاستعبار إزالتها . . .

وما إن ذهب الاستعمار الإنجليزي حتى طورت هـذه المدارس في مشاهجها على نحو أكثر معاصرة ، بعد أن زال خطر القضاء على العلوم الإسلامية وكان هذا التطوير بتأثير رواد مصلحين فضلاء من أمثال الشيخ شبلي النعماني ، والشيخ محمد على المونكيري، والشيخ أبو محمد إبراهيم الأروي، وغيرهم من المصلحين والمجددين . وكانت ندوة العلماء بلكهنؤ سنة ١٨٩٩م، هي طليعة هذا الانجاه الذي قدر له أن ينتصر، وأن يقود التـوجيه الثقافي والتعليمي في شبه القارة الهندية.

#### جامعة علىكرة

أسست جامعة عليكرة تمثيلًا للتيار الأول الذي لا يرى غير الغرب قبلة وإماماً ، وهو التيار الذي قاده رجل الإنجليز السيد أحمد خان ،

وقد افتتحت جامعة عليكرة سنة ١٨٧٥ م، وسميت « الكلية الإنجليزية الشرقية المحمدية ، ، وقد خَرجت \_كما ذكرنا \_ كثيراً من شباب الهند في



★ المدرسة الثانوية \_ جمعية دار السلام \_ بعمر أباد ★

الفترة الاستعارية، وبعد تقسيم الهند إلى (الهند وباكستان) سنة ١٩٤٨م، أصبحت تسمى (جامعة عليكرة الإسلامية) ودخل على مناهجها تعديل قريب من التصور الإسلامي الصحيح، وإن كانت تدرس فيها المسيحية بنفس العناية التي يدرس بها الإسلام، وتحرص على إعطاء قدر وافر من العلوم الحديثة، وبها عدد من الطلبة الهنادكة والنصارى.

ومع ذلك ، فقد استولت عليها حكومة الهند سنة ١٩٧٤ م ، وأصبحت جامعة شبه علمانية ، واهتامها بالإسلام يأتي عن طريق الجهود الفردية للأساتذة من أمثال العلامة (محمد تقي الأميني) رئيس الشؤون الإسلامية بالجامعة ، وهو صاحب مؤلفات كثيرة رفيعة .

#### ندوة العلياء في لكهنؤ

أدرك بعض المسلمين الهنود الغيورين مدى الحاجة الماسة لتأسيس مدرسة إسلامية ؛ فأسسوا دار العلوم التي وضع أساسها في لكهنؤ عاصمة الـولاية الشهالية ، سنة ١٣١٦ه حكما يقول قانونها على مبدأ الجمع بين الدين الخالد الذي لا يتغير ، وبين العلم النامي الذي لا يتحجر ، بين صلابة الحديد في الثبات على العفيدة ، وبين نعومة الحرير في اقتباس العلوم النافعة ، فبينا العالم الإسلامي في عقيدته وعبادته جبل ثابت ، إذا هو في علمه ودراسته نهر عذب جار ، وبينا هو في نصوص الدين وعزائمه مرابط على الثغر وحارس للأمانة ، إذا هو في دعوته جندي مهاجم ومسلح على أحدث طراز ، وبينا هو في الأول لا يعرف الجمود .

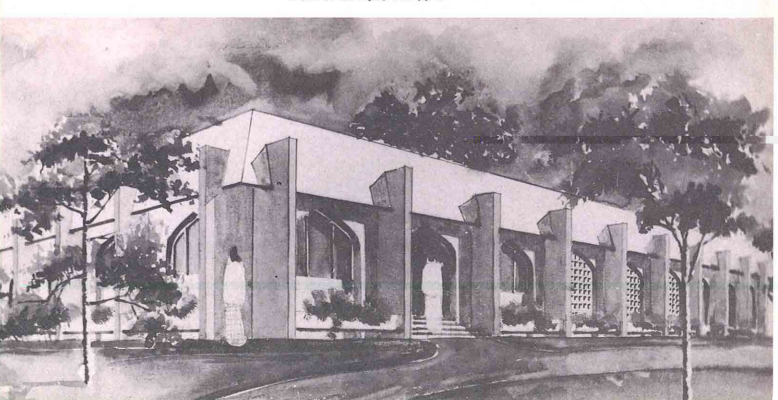
وكانت حركة ندوة العلماء فكرة ومدرسة فكرية أكثر منها حركة إصلاح للمناهج التعليمية فحسب، وكانت \_إلى حـد كبير\_ خطوة مباركة وفتحاً جـديداً يستحق التقليد في الأقطار والمجتمعات الإسلامية التي خاضت ولا يزال بعضها يخوض معركة الصراع بين القديم والجديد.

ومن أبرز القائمين على (ندوة العلماء) العلامة أبو الحسن الندوي ، ويساعده في ذلك علماء أجلاء كالأساتذة سعيد الأعظمي الندوي ، والأستاذ واضح رشيد الندوي وعن (دار العلوم \_ ندوة العلماء) تصدر عجلة البعث الإسلامي (الشهرية) وجريدة (الرائد) نصف الشهرية .

#### الجامعة السلفية في بنارس

فكرت جمعية أهل الحديث الهندية في إنشاء مؤسسة دينية تقوم على المنهج السلفي وتنتفع بخبرات الباحثين والعلماء العرب وغيرهم، ولم تكن لديها الإمكانات المادية لتنفيذ مشروعها لكن مسلمي (بنارس) ما إن علموا بهذا المشروع حتى رحبوا به، وتسابقوا في التخطيط له ووهبوا لمشروع الجامعة أرضاً كانوا بملكونها في بنارس.

وفي يوم الجمعة ١١ / ٧ / ١٣٨٣ ه، الموافق ٢٩ / ١١ / ١٩٦٣ م، وفي يوم الجمعة ١٤ / ١١ / ١٩٦٣ م، وضع العلماء ورجال الفكر الحجر الأساسي للجامعة، وكان من بينهم الأستاذ يوسف الفوزان سفير المملكة بالهند آنذاك فضلاً عن كبار علماء الهند مثل الشيخ عبد الحكيم شرف الدين



\* مركز الأبحاث والنشر \_ جمعية دار السلام \*

وغيرهم من العلماء ، وسميت المؤسسة باسم « مركزي دار العلوم » وبعد ثلاثة أعوام انتهى إنشاء معظم المباني وأصبحت صالحة لبدء العمل فيها ،

وبالتالي افتتح التعليم الإسلامي بها يوم الاثنين ٢٧ / ١١ / ١٣٨٥ ه، الموافق المرات المرتم أربعة وعشرين مدرساً، وعدد الطلاب (٧٥٠) طالباً منهم مائة طالب من مختلف أقطار الهند تقوم الجامعة بتوفير الأكل والسكن والكتب الدراسية لهم بالمجان. ومدة الدراسة في المرحلة الابتدائية خمس سنوات وفي المانوية أربع سنوات، وتجري هذه الدراسة في فرع الجامعة المعروف باسم:

• الجامعة الرحمانية ، أما مرحلة العالمية والفضيلة (الكلية والتخصص) فيبلغ عدد المدرسين فيها خمسة عشر مدرساً ، وعدد المطلاب (٣٥٠) طالباً تقوم الجامعة بتوفير الأكل والسكن والكتب المدراسية والعلاج لهم بالجان . وهكذا يبلغ العدد المجموعي للطلاب في الجامعة السلفية (١١٠٠) طالب وتوفر الجامعة لأربعيائة وخمسين طالباً منهم ما يحتاجون إليه من الأكل والسكن والكتب الدراسية والعلاج بالجان .

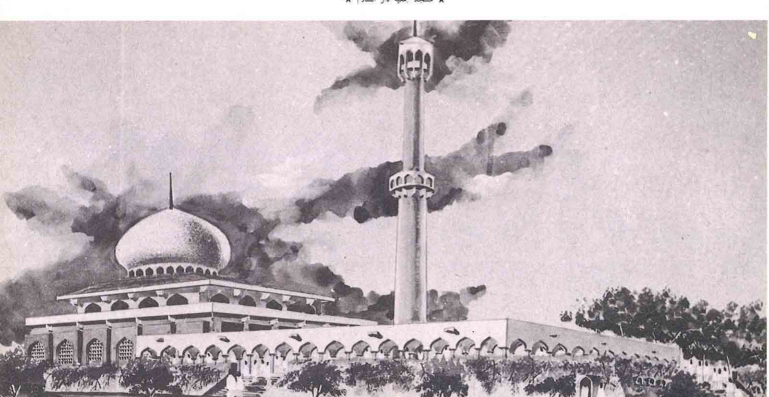
وقد أسست الجامعة بعض المدارس الابتدائية والثانوية في المناطق التي كانت في حاجة إلى الدراسة الدينية ، وذلك بناء على قرار مجلس إدارة الجامعة الذي يقضي بضرورة إنشاء المدارس الإسلامية في أحياء المسلمين حسب الطاقة حتى يتمكنوا من تثقيف أولادهم ثقافة إسلامية وتربيتهم على الأسس الإسلامية الصحيحة .

#### المركز الإسلامي للبحوث والدعوة (بدلهي)

نشأت فكرة المركز الإسلامي للبحوث والدعوة في نشر التعاليم الإسلامية بأسلوب عصري بخاطب المثقفين المسلمين وغير المسلمين، وهذا المشروع نتاج سنوات طويلة من الجهود التي قام بها الأستاذ (وحيد الدين خان)، الباحث والمفكر الإسلامي المعروف في شبه القارة الهندية، اللذي لفيت كتبه إقبالا كبيراً في العالم العربي، وأحد كتبه « الإسلام يتحدى » مقرر في المنهج الدراسي بكل من جامعة الأزهر وجامعة طرابلس. وأول مشروع نشري بدأه المركز هو مجلة (الرسالة) الشهرية باللغة الأوردية، التي تقدم دراسات جادة عن الإسلام وقضابا العصر الحديث.

وقد بدأ نشر بعض المقالات المختارة من (الرسالة) في سلسلة كتـابية مـن بيروت بعنوان « الإسلام والعصر الحديث» ومـن القـاهرة ضـمن ســلسلة «نحو وعي إسلامي».

وفي خطط المركز الإسلامي: نشر الأبحاث والمجلات وإنشاء جماعة الدراسات القرآنية بهدف دراسة علوم القرآن الكريم، وإعداد مجموعة كتب متخصصة في الدعوة الإسلامية بالأسلوب العصري وبمختلف اللغات الحديثة. ومن الكتب التي نشرتها مكتبة الرسالة التابعة للمركز: (الإسلام) (١٧٦ صفحة) و (ظهور الإسلام) (١٩٩ صفحة) باللغة الأوردية. ومن المنتظر أن تظهر ترجمة كاملة بالعربية والإنجليزية خذه الكتب خالال سنة المنتظر أن تظهر ترجمة كاملة بالعربية والإنجليزية خذه الكتب خالال سنة المهدد أو المركز يخطط للتوسع في نشاطه حتى يصبح مؤسسة عالمية لنشر الإسلام في الهند وخارجها.



\* مسجد جمعية دار السلام \*

#### دار الحدى

تقع دار الهدى في (يوسف بور) من أعال بستي (أثرا براديش - الهند) وقد كان الفضل في نشأتها لجهود بعض المصلحين الذين قاموا في وجه الأفكار الهدامة التي جاء بها الاستعار الإنجليزي والتبشير المسبحي في أرض الهند، والذين قاوموا الإلحاد والشرك والبدع في جانب آخر. وكان على رأس أولئك الخلصين القلائل الشيخ (جعفر على النقوي) تلميذ الإمام (إسماعيل الشهيد الدهلوي) والشيخ (عبد الله البستوي) تلميذ الإمام السيد نذير حسين الحدث الدهلوي رحمهم الله .

وقد نجح هذان المصلحان المجاهدان في إنشاء معهد علمي في أقصى شمال الهند على حدود مملكة نيبال الوثنية في سنة ١٢٧٠ ه (١٨٥٤ م) وأطلقوا على هذا المعهد ودار الهدى وما زالت الدار منذ نشأتها دائبة على أداء رسالتها حاملة لواء الإصلاح والدعوة في هذا المكان القصيّ من العالم. وقد لعبت دوراً هاماً في مجال التربية والتعليم وساهمت في نشر الدعوة الإسلامية ومقاومة البدع والخرافات ، ومحاربة الإلحاد والشرك ومظاهرهما ، كما نجحت الدار في تخريج مئات من رجال العلم والإفتاء والدعاة والمصلحين والمدرسين وأقة المساجد والوعاظ والمرشدين ، وأصبحت الدار على امتداد هذه المدة الطويلة مركزاً عظياً ومرجعاً هاماً للعلماء والطلاب ورجال البحث والتحقيق في الشمال الهندي ، كما أنشأت الدار عشرات الكتاتيب والمدارس في القرى المتناثرة حول (يوسف بور) وفي ولاية (بستي) .

#### دار التوحيد

أنشئت هذه الدار في شبهر أكتبوير (تشريبن الأول) سبنة ١٩٥٧م، في

ناحية من شمال الهند على حدود نيبال حيث الإغراق في البدع والخرافات، والتقاليد الوثنية الباطلة، وتقع الدار في قرية لها مكانة خاصة في قلوب الأهالي وهي قرية «مينار عيدكاه» التي كانت مركزاً لتلامذة الإمام السيد نذير حسين المحدث الدهلوي رحمه الله.

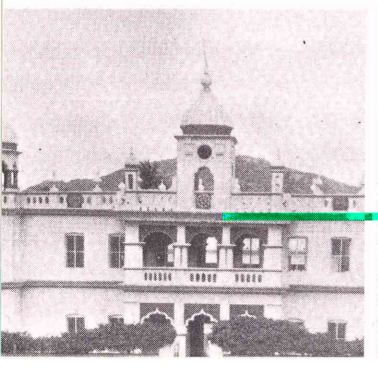
ومع أن هذه القرية صغيرة فإنها معروفة بين مسلمي الهند، وتقع هذه القرية في مديرية (بستي) \_المذكورة سابقاً على بعد للاثماثة كيلومتر تقريباً من لكهنؤ شرقاً وعلى بعد مائتي كيلومتر تقريباً من بنارس غرباً كها أن حدود نيبال تقع في شمالها على بعد عشرين كيلومتراً أو أقل.

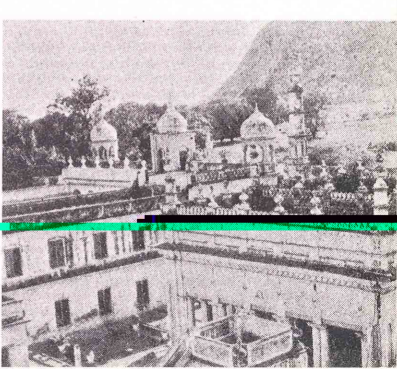
والذين أسسوا هذه الدار كانوا محل ثقة عند سكان الأطراف ، كما أنهم كانوا بتازون بتاريخهم الطيب وعقائدهم السلفية الخالصة .

ومن أعلامهم (الشيخ جميل أحمد محمد ياسين البستوي) رحمه الله ، وقد كان حفيد الإمام المجاهد الشيخ (محمد لياقت حسين) التلميذ للإمام المحدث الشيخ حسين بن محسن الأنصاري الحديدي اليماني نزيل الهند ، ومنهم العلامة الشيخ (محمد بشير السهراتي) صاحب اصيانة الإنسان عن وسوسة الشيطان ، ومنهم الشيخ (محمد سعيد الحدث البنارسي) ، والعلامة الشيخ (عبد الرحمن المباركفوري) صاحب تحفة الأحوزي في شرح الجامع للترمزي ، وهؤلاء الثلاثة كلهم تلامذة لكل من المحدث الشيخ (نذير حسين الدهلوي) والمحدث الشيخ (حسين بن محسن الدهلوي) والمحدث الشيخ (حسين بن محسن الأنصاري) الحديدي اليماني .

وقد قام الشيخ جميل أحمد محمد ياسين البستوي الأمين العام الأول للدار مع رفقائه أمثال الشيخ محمد عاقل البستوي والشيخ حبيب الله والشيخ سليم الدين والشيخ شوكت علي وأنشأوا هذه الدار في تلك القرية النائية المشهورة.

\* مبنى الكلية العربية ، المدرسة





#### المدرسة الأحدية

أطلق على هذه المدرسة (المدرسة الأحدية) نسبة إلى نبي الإسلام محمد صلى الله عليه وسلم وما زالت هذه المدرسة منذ تأسيسها مركزاً للتعليم الإسلامي والتربية الدينية في ضوء الكتاب والسنّة ودعوة المسلمين إلى الجهاد في سبيل الله . وقد تم تأسيسها عام ١٣٣٣ ه ، على يد الشبيخ (لياقت حسين الأمواوي) التلميذ الخاص للعلامة المحدث الشيخ (عبد العزيز الرحيم آبادي) .

وقد أقيمت هذه المدرسة بتوجيه من الشيخ (عبد الرحيم الصادق فوري) تلميذ المحدث الكبير الشيخ (ولايت علي العظيم آبادي) الذي كان من أفضل تلاميذ الإمام (السيد نذير حسين) المحدث الدهلوي رحمه الله . وكان هؤلاء العلماء قد قاموا برفع راية التوحيد الخالص ونشر تعاليم الكتاب والسنة في جميع أنحاء الهند، وكانوا من تلامذة مدرسة الإمام الشاه وفي الله الدهلوي (بجدد القرن الثاني عشر) في رأي إخواننا الهنود .

وبعدما توفي مؤسس هذه المدرسة الشيخ لياقت حسين سنة ١٣٥٧ ه، تولى رعايتها نجله الشيخ الحافظ (محمود بن الشيخ لياقت حسين) نائب أمير جمعية أهل الحديث في مقاطعة بهاد، وقد رعى المدرسة وقام بإدارتها على أحسن وجه، ولا يزال يذكر اسمه بالخير في كثير من مقاطعات الهند ومملكة نسال.

#### المدرسة العالية العربية

أنم تأسيس المدرسة العالية العربية في سنة ١٢٨٥ ه، على يد

الشيخ فيض الله المثوي رحمه الله تلميذ الشيخ العلامة (سخاوت على الجونقوري) الذي كان يعد من أبرز الشخصيات العلمية في جماعة المجاهد الهندي الكبير السيد أحمد بن عرفان البريلوي الشهيد رحمه الله .

وقد تقدمت هذه المؤسسة العلمية وحققت نجاحاً كبيراً بفضل العناية التي وفرها القائمون عليها ، وقد مكنها ذلك من فتح أبـوابها للـوافدين إليهـا بــدون تفرقة أو تخصيص .

#### الكلية الإسلامية \_ كتيادي

تقع هذه الكلية في كيرالا ، وقد نشأت في سنة ١٩٥٧ م ، وهي تضم الى جانب المستوى العالي فروعاً لتعليم الإسلام والعربية والأوردية ومبادئ العلوم في المستويات التعليمية الإعدادية والثانوية وبالكلية قسم داخلي للطلبة الوافدين من أنحاء ولاية كيرالا ، وبها قسم للبنات يركز على العلوم الإسلامية والعربية وبعض ما يتصل بالعلوم النسوية .

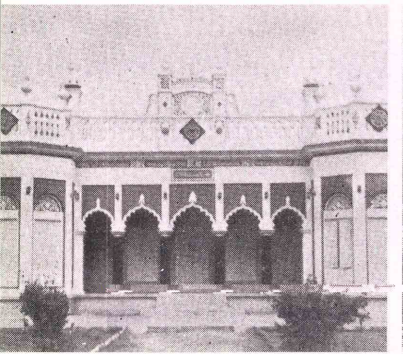
وتشرف الكلية على سبع مدارس من حيث التعليم والـتربية ، وهـي مدارس ابتدائية تقوم بتعليم القرآن الكريم واللغة العربية ، وكلها مـدارس صباحية حتى يتفرغ الطلبة بعدها للتعليم العصري في المدارس الحكومية .

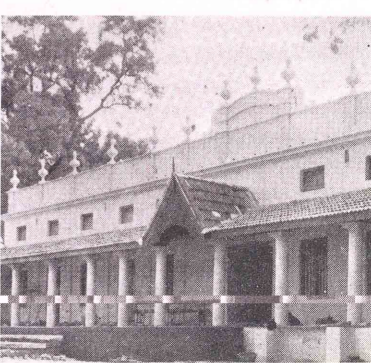
وتعتبر الكلية الإسلامية المركز الكبير لنشر الثقافة الإسلامية والدعوة الدينية في شمال ولاية (مليبار) وهو الاسم المشهور لكبرالا، وهي ولاية كبيرة يزيد عدد سكانها على عشرين مليوناً، من بينهم ٤ ملايين مسلم، وهي نقع على شاطئ البحر العربي في شبه القارة الهندية.

#### الجامعة الإمدادية الإسلامية

نشأت هذه المؤسسة الإسلامية الكبيرة منذ نحو مائة عـام ١٨٨١ م، وقــد

المحمدية للثانوية ، مناظر المكتبة \*





نشأت المؤسسة فتية ؛ إذ التحق بها منذ يومها الأول نحو ماثتين وخمسين طالباً ، وجرى التعليم في كل المراحل .

وتقع المؤسسة الإمدادية (بمراد أباد)، وهي تضم معهداً دينياً متخصصاً في العلوم الدينية والعصرية معاً.. وقد مزج المعهد بين الدراسات الدينية والعصرية لمواجهة التيارات الأوروبية الوافدة التي حملها الإنجليز بقوة إلى شبه القارة الهندية، وعمدوا من ورائها إلى هـز الثقة في الإســـلام ديناً وحضارة، وبالتالي .. قام المخلصون المسلمون بإنشاء المدارس الــتي تحمــل مناهجها طابع التحصين ضد الأفكار المستوردة.

وقد قام على أمر هذه المؤسسة علىاء أجلاء منذ إنشائها، ومن أبرزهم السيد محمد يعقوب النانوتوي (رئيس هيئة التدريس الأول بدار العلوم بديونند) والشيخ القاضي محمد إسماعيل المنغلوري، والشيخ الحافظ محمد أحمد، والحدث لطف الله الرامفوري، والسيد إمداد العلي الأكبر أبادي، والسيد محمد كفايت الله الدهلوي، وغيرهم من رجال الهند المعروفين، ولا زالت المدرسة الإمدادية تؤدي دورها في خدمة الإسلام والحضارة الإسلامية.

#### مدرسة الإصلاح

تبنى مشروع هذه المؤسسة الشيخ محمد شفيع (رحمه الله) وكان الشيخ محمد شفيع نافذ الكلمة في أبناء جلدته وكان موضع ثقة جميع مسلمي الهند.

وقد قام الشيخ في العقد الثالث من القرن الرابع عشر الهجري بتأسيس المباني التي تحتاج إليها المؤسسة بالقرب من بلدة (سرائي مير) من ضواحي مدينة أعظم كره في ولاية (يوبي) بالهند، وقد سميت أولا بمدرسة إصلاح المسلمين ثم مدرسة الإصلاح واصبحت بعد ذلك أحد معاقل

التطور الإصلاحي الإسلامي التعليمي في الهند.

#### جامعة الصالحات «للفتيات»

فكرة جامعة الصالحات فكرة رائدة ، فهذه المؤسسة تختص بتعليم الفتيات ، وتعطيهن تعليماً إسلامياً وعصرياً مناسباً . وتغطي سنواتها الدراسية جميع المراحل ، كما هو الشأن في الجامعات الإسلامية في شبه الفارة الهندية ورجامعة النساء) هذه حديثة العهد ؛ إذ إنها لم تفتح أبوابها إلا في أول يوليو (تموز) ١٩٧٩ م وفي العام الدراسي الحالي (١٤٠٠ هـ) زاد عدد الطالبات على الألف طالبة ، وقد بدأت الجامعة تعجز عن قبول الطلبات نظراً للإقبال المتزايد ، مما يؤكد الحاجة الماسة إلى هذا اللون من التعليم ، وتقع الجامعة في (دام فور يو بي) ويقوم بالتدريس في الجامعة (٣٥) مدرسة بالإضافة إلى (٦) مدرسين من العلماء ، يقومون بالتدريس في قسم العالمية والفضيلة الذي يعادل مستوى الجامعة عندنا في العالم العربي .

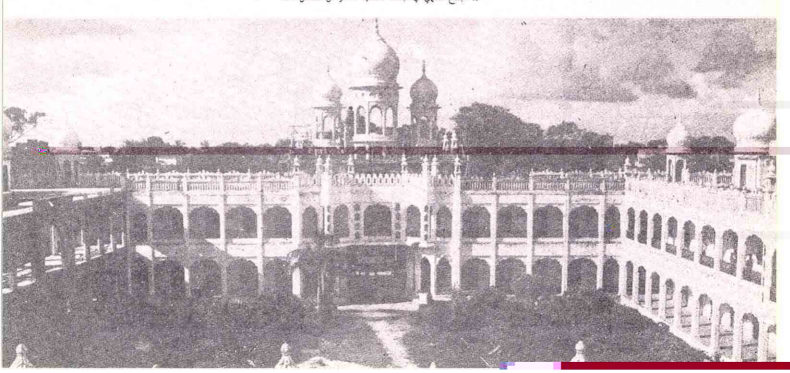
وأخيراً . . .

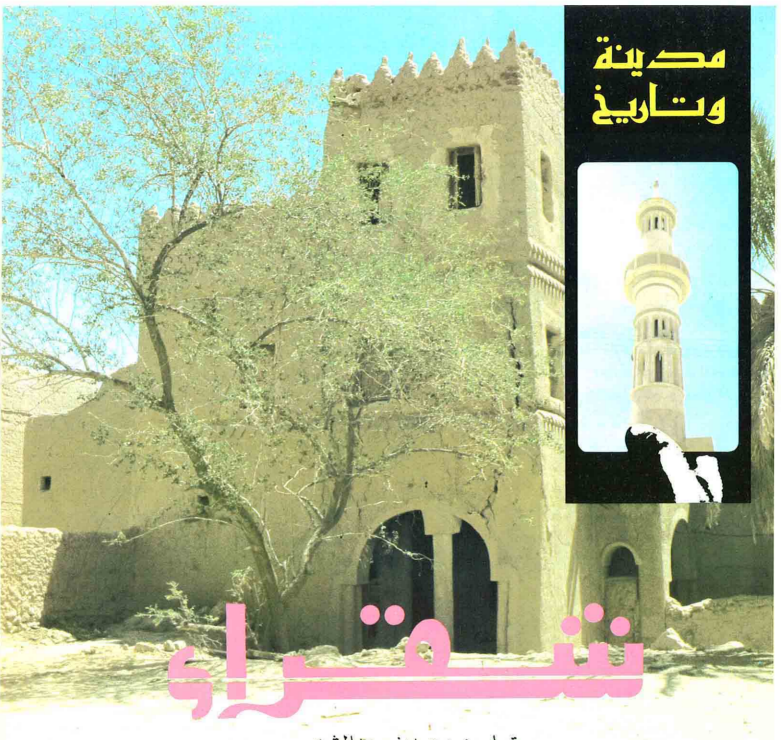
فإن محاولة حصر المراكز أو المعاهد الثقافية والعلمية لمسلمي الهند محاولة صعبة . وحسبنا في هذا المقام أن نكون قد الممنا بأبرزها وأشهرها .

إن هذه المراكز تعبير حديث عن حضارة الإسلام التي سادت شبه القارة الهندية ثمانية قرون نشرت خلالها التسامح والعدل والمعارف والفنون . . وطبقت حقوق الإنسان قبل أن يعرفها العالم المعاصر . . .

والأمل كبير في أن يستأنف المسلمون في الهند وغيرها دورهم الحضاري العظم في الموكب الإنساني الذي لا يأبه بالواقفين.

★ الجناح الشمالي في الجامعة السلفية ومنظر من الداخل؛ ★





يقلم: د. محمد بن سعد الشويعير

تختلف الأسماء في جزيرة العرب للأماكن والموارد . . بحسب الطريقة التي يراها واضع الاسم . . والمناسبة التي من أجلها وضع الاسم .

وشقراء أو الشقراء . . كما يسميها بعضهم . . من هذا النوع الذي حفل بكثرة في المدلول . . حيث سنذكر بعضها في المشاركة في التسمية .

ولعل هذه الكثرة \_وإن كان العرب قد قالوا بأن الأسماء لا تعلل \_ تعود إلى مشاركة في الصفة ، إذ هي مأخوذة من الشقرة ، وهو ضرب من الألوان ، كما سنلمح لذلك في التعريف اللغوي ، عندما وجد الواضع لوناً ممثلاً اشتق منه التسمية . . أو أن واضع الاسم ينتمي إلى هذا الموضع ، فأحب تكريسه بتكرار التسمية للمكان الجديد . . أو أن قبيلته تملك ذلك المورد ، ومن مجبته له وتعلقه بنفسه أطلقه على التسمية

الجديدة للموضع الجديد، تحبيباً لنفسه، وترغيباً في هذا الموقع.. كما قال الشاعر العربي:

كم منزل في الأرض يألفه الفتى وحنينه أبدأ لأول مـــنزل

أو لأنه يملك فرساً شقراء اللون ، أصيلة المحتد ، ذات مكانة في نفسه ، أطلق التسمية تكريساً لـذكرها ،

وتيمناً بطالعها .

وللعرب شواهد كثيرة من هذا الواقع ، فقد تفرقوا في الديار مع اتساع المد الإسلامي ، وانتشار فتوحه ، واستوطنوا تلك البلدان ، ولتعلقهم بديارهم سموا مدناً وأقاليم في الأندلس ، وبلاد فارس وشمال إفريقيا وغيرها ، بأسماء مدنهم وأماكنهم التي رحلوا منها ، وأطلقوا على مواضع أسماء قبائلهم ، ورجالاتهم ، وخيوهم وسيوفهم ، ورماحهم ، كديار بكر ، وربيعة ، والشام وحمص في الأندلس مثلاً .

#### التسمية اللغوية

قال صاحب القاموس: الأشقر من الدواب الأحمر في مفره حمرة، يحمر منها العرف والذنب، ومن الناس من يعلو بياضه حمرة، وتأتي شقُر كفرح وكرُم، والأشقر من الدم ما صار علقاً (٢٢:٢).

وذكر ابن منظور ( ٦٣٠ ـ ٧١١ه ) في لسان العرب: أن العرب تقول أكرم الخيل ، وذوات الخير فيها شقرها ، حكاه ابن الأعرابي ، والشقراء اسم فرس ربيعة بن أبي صفة غالبة ، والشقر بكسر القاف شقائق النعان ، ويقال نجت أحمر واحدتها شقرة وبها سمي الرجل شقيرة ، قال طرفة (نحو ٨٦ ـ ٢٠ق ه ):

وتساق القوم كأساً مرةً

وعلى الخيـل دمـاء كالشــقر (٦:٨٩\_٠)

لكن الزبيدي (١١٤٥ – ١٢٠٥ ه) في تاج العروس ، أراد أن يستجلى الأمر وضوحاً ، فأسهب في ذلك ، وقال : قال الليث : الشقر والشقرة مصدر الأشقر والفعل شقر يشقر شهرة ، وهو الأحمر من الدواب . وقال غيره الأشقر من الإبل الذي يشبه لونه لون الأشقر من الخيل ، وبعير أشقر أي شديد الحمرة ، والأشقر فرس مروان بن محمد (٧٧ – ١٣٢ ه) من نسل الزائد ، والأشقر أيضاً فرس قتيبة بن مسلم الباهلي (٤٩ – ٩٦ ه) ، والأشقر فرس لقيطبن زرارة التميمي (... – ٥٠ ق ه) ، والشقراء فرس الرفاد بن المنذر الضبي ،

إذا المهرة الشقراء أدرك ظهرها

فشب الهي الحرب بين القبائل وأوقد ناراً بينهم بضرامها

لها وهج للمصطلي غير طائل إذا حملتني والسلاح مغيرة

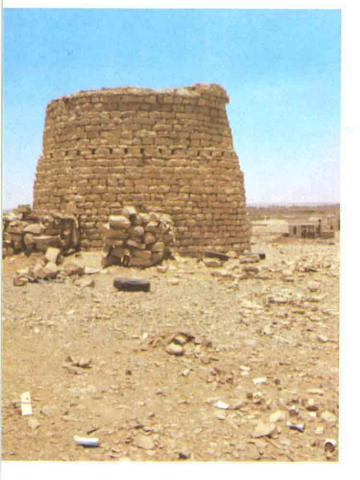
إلى الحرب لم آمر بسلم لوائل

وفرس زهير بن جذيمة العبسي ، أو هي فرس خالد بن

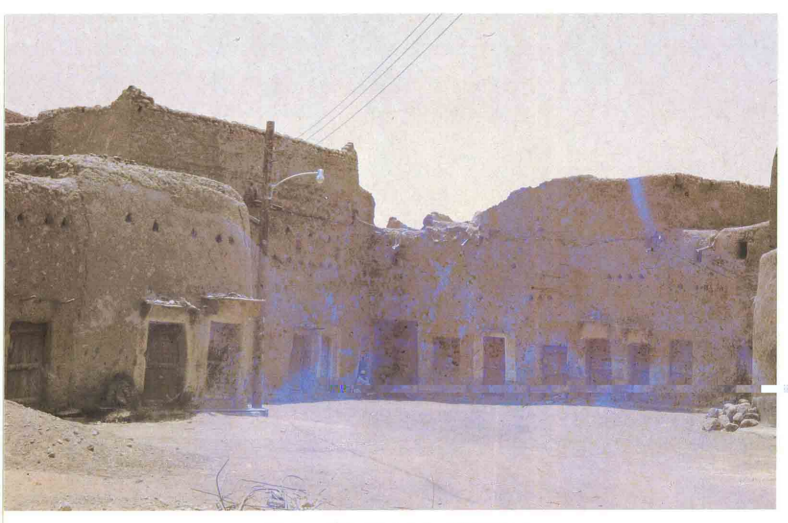
جعفر بن كلاب، وبها يضرب المثل: «شيئاً مّا يطلب السوط إلى الشقراء»، لأنه ركبها فجعل كلها ضربها زادته جرياً. والشقراء أيضاً فرس أسيد بن ضاءة السليطي، وكذلك للطفيل بن مالك الجعفري فرس تسمى الشقراء ذكره الصاعاني، والشقراء أيضاً فرس شيطان بن لاطم، قتلت وقتل صاحبها فقيل: «أشأم من الشقراء»، قال بشر بن أبي خازم (... \_ نحو ٩٢ ق ه)، يهجو عقبة بن كلاب:

فأصبح كالشقراء لم يعد شرها سنابك رجليها وعرضك أوفر

★ أحد الأبراج الحجرية المحيطة بالمدينة ، المقامة على الجبال للحراسة ★



مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٣٦



★ حوانيت شفراء القديمة . . التي يقدر عمرها وتصميمها بأكثر من ٣٠٠ سنة ★

والشقراء أيضاً فرس مهلهل بن ربيعة (... \_نحو ١٠٠ ق ه)، وله فيها أشعار .. ثم استعرض أسماء الخيل المعروفة بهذا الاسم، واشتقاقات الكلمة (انظر ٣١٠:٣١٣).

ومن الجبال: الأحمر يطلق عليه عند العرب الأشقر، وقد أبان الله جلّت قدرته، المعرض الجهالي للألوان في الصخور والجبال، في سورة فاطر، في قوله تعالى: ﴿ ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود ﴾ (سورة فاطر، الآية ٢٧)، بعد أن قرنها بآيتين: قبلها وبعدها.. تمثل النظرة الجهالية للألوان في الثمار والإنسان والدواب.

مما يدلنا على الأهمية التي يعلقها أجدادنا العرب، على اختيار لـون بذاته، واكسابه صفات تميزه، مـن نــاحية الاهتمام، وتــوسم نعتــات خاصة.

وهذا التعلق الوجداني لا يميزه إلا من تعمق بحواسه المرهفة في خفايا ترجمة ما يرمون إليه معنى ومغزى.

وإذا كان العرب بإحساسهم المعبر، قد أعطوا لنوعية معينة من الألوان اهتماماً منفرداً كالأشقر والشقرة، بالنسبة للخيال، والإبال، والجبال، والعيون، والشعر، وعبروا عن ذلك بقصائدهم، فإن علم

النفس الحديث قد طالع العالم في هذا القرن بمرض الألوان . . والعلاج النفسي بما نرتاح إليه من لون في الملبس والمسكن .

ثم لعل أغرب ما لفت نظري في مفهوم الألوان ، ودلالة ما ترمز إليه ، أن عالماً في النصف الأول من هذا القرن \_تقريباً \_ ، من علماء الجغرافيا ، في إحدى الجامعات الإنجليزية ، قد اعتنق الإسلام ، بعد أن دار حوار بينه ، وبين زميله الهندي المسلم ، حول ما تعنيه الآية الكريمة السابقة ، مما دفع هذا الإنجليزي بعد الفناعة إلى أن يقول : إن رجلاً أمياً \_ ويعني به محمداً صلى الله عليه وسلم \_ لا يمكن أن يأتي بمثل هذه الآية ، وما تشتمل عليه من مدلولات من عند نفسه . . بل هو من عند الله ، ثم أسلم .

#### سبب التسمية

إذا العرب قد قالوا: بأن الأسماء لا تعلل ، فإن الباحث يهمه أن يجد نادرة يتمسك بها ، أو بارقة أمل يتعلل بها . . هذا إذا خني السبب ، وانظمست العلة . أما إذا وجد شيئاً يهتدي به ، ووشيجة بارزة فيا طرح أمامه ، فإن ذلك سبب قوي يريل اللبس ، ويمحو كثرة الأقول

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٣٧



★ هذا المسجد في وسط البلد ويقدر عمره بما يقارب ٢٥٠ عاماً \*

والظنون .

وقد رأى ياقوت الحموي (٧٤ه ٢٢٦ه) في معجم البلدان، أن شقراء سميت بأكمة فيها (٣٥٤:٣٥).

والشيخ محمد بن بليهد رحمه الله (... ـ ١٣٧٨ ه) عن تعجبه التعليلات، فقد قال في صحيح الأخبار، عندما استعرض آراء ياقوت الحموي (٤٧٥ ـ ٢٢٦ ه) في الشقراء، وبعد قوله: والشقراء قرية لعدي: وإنما سميت الشقراء بأكمة فيها: «هيي مدينة من مدن الوشم، واسمها شقراء تحمله إلى هذا العهد، وكنت أسمع في صغري من مشيخة أهل تلك الناحية، منهم والدي رحمه الله قالوا: إن شقراء سميت باسم هذه القارة الواقعة بين شقراء، وذات غسل، ورواية ياقوت أثبتت هذه الرواية، ولا أعلم أين أخذ هذا الخبر منه، والقارة المذكورة شقراء المنظر».

ثم استشهد بقول الحطيئة (...\_نحو 10هـ):

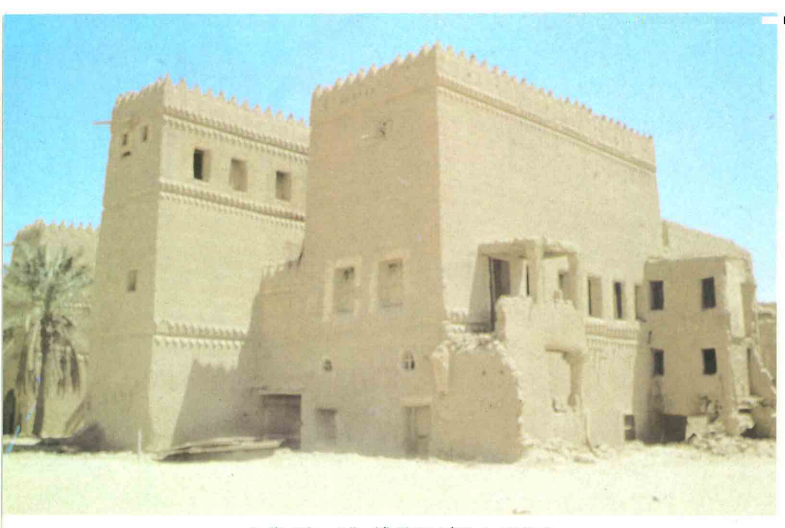
فلم نزلنا الوشم حمراً هضابه أناخ علينا نازل الجموع أحمرا

#### رحلنا وخلفناه عنا نخياً مقياً بدار الهون شقرا وأشقرا

وأوضح: أن أشقرا هي البلد المعروفة بهذا الاسم، لكنه مصغر يقال لها في هذا العهد «أشيقر»، فلو بعث الحطيئة لعلم أن ليس هناك جوع كها ذكر (٢٢٦:٥). وقد أوردها الهمداني (... \_ ٣٣٤هـ) في صفة جزيرة العرب: الشقراء .. واعتبرها من مياه الوشم، فهو يعتبر المنطقة بأكملها من أعهال البحرين، ولذا ميّز بين الشقراء باليمامة من أعهال البحرين .. وبين الشقراء في الجوف (انظر الصفحات ١٤٠، من أعهال البحرين .. وبين الشقراء في الجوف (انظر الصفحات ١٤٠)

كها أوردها الأصفهاني في بلاد العرب، وهو من علماء القرن الثالث الهجري، كها أشار إليه الشيخ حمد الجاسر في استدراكه، على الدكتور صالح محمد العلي، في مقدمة كتاب بلاد العرب ص ٤٣: باسم الشقراء أيضاً، واعتبرها قرية من الوشم عظيمة (ص ٢٨٠).

وفي هذه التسمية يقول الشيخ عبد الله بن خيس: ربما ألحقوا بها الألف واللام فقالوا: الشقراء، وهي صفة لحقتها بالمجاورة قبل العلمية، إذ بجانبها جنوبها هضبة شقراء تسمى «الشقراء»، منذ القدم، فانتقلت



★ منازل شقراء ويبدو عليها تأثرها بزخوفة البناء الأندلسي والإسلامي من الداخل والحارج ★

الصفة والعلمية إلى المدينة ، وأهملت الهضبة فـ لا تـ كاد تســمى بــ ذلك (معجم اليمامة ٢٠٠٢).

والحمرة والشقرة لونان متقاربان ، بل ربما أطلق العرب أحدهما على الآخر في ألوان الخيل والإبل والجبال ، والعابر بتلك المنطقة مع الطريق الصحراوي الممهد والموصل لما بين الرياض ومكة المكرمة ، أو المدينة المنورة ، يرى في وضح النهار هضاب الوشم ، التي تميل للألوان الحمراء كما قال الحطيئة . . كما أن تربة أرضها يغلب عليها اللون الأشقر ، لأنها تربة طينية امتزجت بالرمال . . ومن هنا أخذت بلدتين من بلدانه التسمية من ألوان أكماته وهما : شقراء ، التي سميت باسم القارة المجاورة لها وأشيقر تصغير أشقر ، وهو الجبل المجاور لتلك البلدة أيضاً ، واكتسبت التسمية

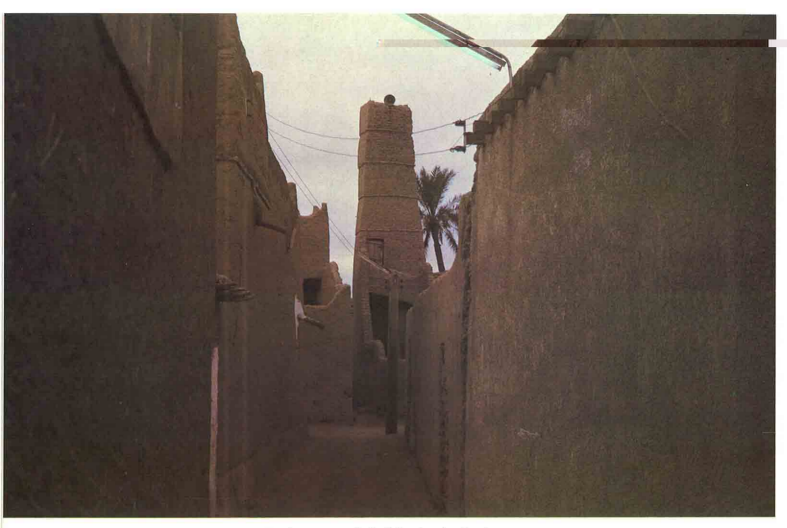
#### قدمها ومكانتها التاريخية

أما عن قدمها ، فالغالب عندي أن عمرها قد سبق ظهور الرسالة المحمدية ، وإن لم يرد عن ذلك نصوص ظاهرة ، إلا أن الاستنتاجات مما دوّن فيا بعد عن بلاد العرب ، تعطي هذا المفهوم .

ورغم أن موطن العرب الأوائــل في الجــزيرة العــربية ، لم يحـــظ

بالتدوين ، إلا في وقت متأخر وبعد أن اتسعت المعارف والعلوم ، وكثر المهتمون بالبحث العلمي في العصر العباسي ، فإن أقدم من رصد معلومات عن بلاد العرب ، ووصفها هو الأصفهاني (القرن الشالث المنجري) ، والهمداني المتوفي عام ٣٣٤ه.

فقد قال الأصفهاني في كتابه «بلاد العرب» الذي حققه الشيخ حد الجاسر والدكتور صالح العلي : «وأعظم موضع لعدي بعد الجفر الشقراء، وهي قرية من الوشم عظيمة» ( ٢٨٥). فالقرية لا تكون عظيمة، إلا بكثرة مبانيها، ووفرة مياهها، وعلق قدر ساكنيها، والعظمة في حياة المدن والقرى لا بد أن تأخذ وقتاً طويلاً حتى يرتاح الناس، ويشعروا بالاستقرار والطمأنينة، ويأنسوا بالإقامة فيها. خاصة وأن نسبة الرقي في حياة المدن والأمم في ذلك الوقت تأخذ وقتاً طويلاً، وجهدا مستمراً من الساكنين، في البلاد الأخرى التي تتوفر فيها مقومات الحضارة والمغريات بالتكاثر والاجتاع . . بينا الحال في جزيرة العرب أنها منبع لتصدير الرجال بالهجرة المتكاثرة، مع الجيوش الإسلامية في المذ الإسلامي، من أجل العقيدة، وطلباً للقمة العيش، التي تتوفر بصفة أكمل في البلاد الجديدة التي دخلت حظيرة الإسلام . . خاصة وأن تميم وهي المستوطنة لهذه المنطقة من أكثر قبائل العرب هجرة ونـزوحاً في



★ أحد الطرق الضيفة في وسط البلد التي لا تسمح بغير مرور المشاة ★

الحروب الإسلامية .

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٤٠

أما الهمداني المتوفي عام ٣٣٤ه، فقد قال عن هذه المنطقة عندما مرّ بذكرها في كتابه صفة جزيرة العرب، والذي يعتبره الباحثون مرجعاً مهماً مع سابقه: «قال الجرمي الوشم من أرض اليمامة، وهو للقراوشة من بني غير، وأول الوشم ثرمداء، وأثيفية وهي لمعشر عارة بن عقيل، وذات غسل، قال الشاعر:

أيا ذات غسل يعلم الله أنني لجوّك من بين البلاد صديق

وأشيقر، والشقراء، وهما لبني تميم (١٦٣ ـ ١٦٤).

ولم يكن ليعتبرها من الأشياء البارزة في منطقة الوشم، وهي لا تـزال قارة (أكمة جبلية)، ذلك أنه لم يذكر مـن جبـال المنطقة، ووديـانها المشهورة شيئاً، ولم يصفها وصفاً دقيقاً، ومعنى هـذا أنه لا يتعـرض إلا لكل ما هو مشهور، وقائم بذاته مما يدل على أن الشقراء، كانـت بلـداً تسكنه بنو تميم، من وقت سابق للهمداني، لأن أعهار المدن وبنيانها، لا يقوم بين يوم وليلة.

ولعل هذا من المبررات التي حدت بالشيخ عبـد الله بـن خميس، إلى

الحكم بأن الحطيئة إنما يعني المدينة في مقارنته شقرا بأشقر (المعجم الجغرافي لليامة ، ٢:٧٥). وليته عزّز هذا الترجيح أيضاً على قول زياد بن منقذ الشاعر الأموى (... \_ نحو ١٠٠ ه):

متى أمر على الشقراء معتسفاً خل النقا بمروح لحمها زيم والوشم قد خرجت منه وقابلها

من الثنايا التي لم أقلها برم (الختارات الشعرية لعلي آل ثاني، ص ٢٧٦)

بأنه قصد المدينة ، لأن الحطيئة أقدم ، ولا أظن الأخير يتجاهل المدينة ويذكر الأكمة ، لأن شهرتها كمدينة تسكنها قبيلة من أكبر القبائل في نجد ، قد غطى على القارة التي بجوارها ، فإن ذلك سيكفينا مناقشة الأصمعي (١٢٧ ـ ٢١٦ هـ) فيا نسب إليه من قول بأن الشقراء فرس زياد بن منقذ (مختارات علي آل ثاني ، ص ٢٧٦ الحاشية) ، لأن هذا القول لا أظنه يقترب من الصواب ، إذ القرائن والاستدلالات من نفس الصعيدة ، تبرهن على أنه يريد البلدة ، أو القارة التي سميت باسمها ، عندما ذكر الوشم ، وخل النقاء ، الذي لا يزال يعرف حتى الآن بهذا



★ منازل شقراء ويبدو عليها تأثرها بزخوفة البناء الاندلسي والإسلامي من الداخل والخارج 🖈

الاسم في شرق شقراء ، كمنفذ في الكثبان الرملية ، يـوصل إلى الحيادة ، مع تحوير بسيط في التسمية ، فهو يعـرف حـالياً بـاسم «خـل النقـيّ » بالتصغير .

وتأتي بعض كتب الأدب واللغة ، لتوضح في تعليقها على قصيدتي الحطيئة ، وزياد بن منقذ ، بأن الشقراء بلدة ذات زرع ونخيل ، ولعلهم أخذوا هذا من قول الأصفهاني ، وقول الهمداني الواردين آنفاً .

ثم يأتي بعدهما فيا رصد عن المنطقة بعض المعلومات، ياقوت الحموي ( ٩٧٤ ـ ٦٢٦ هـ) في معجم البلدان، ليقول: «إنها قرية لعدي، وإنما سميت الشقراء بأكمة فيها \_ كها يقول \_ والشقراء ناحية من عمل اليمامة » ( ٣٥٤ : ٣٥٩ ) .

وفي العصور الوسطى ، يذكرها صبيح في وصيته التي كتبت في عام ٧٤٧هـ ، حيث أوقف ستين صاعاً تكون أكفاناً لمن يموت ، ولم يخلف ما يكفنه ، من أهل عكل «أشيقر» ، وأهل الفرعة ، وأهل شقراء .

(الوصية كاملة في مجلة العرب، ج١، م٣، رجب عام ١٣٨٧ هـ، ص٥٥).

وهذه المعلومات المجملة تعتبر إثباتات جغرافية ، رصدها المهتمون بهذا الجانب عند العرب .

أما في كتب التاريخ فإن أقدم من ذكرها تاريخياً حسبا وصل إليه علمي من مؤرخي المنطقة ، حسين بمن غنام الأحسائي (... ـ ١٢٢٥ هر) ، في تاريخه : « روضة الأفكار والأفهام لمرتاد حال الإمام » .. في حوادث عام ١١٧٠ ه ، عندما قال بأسلوبه المسجوع المعهود : « وفيها أيضاً حزّب أهل الوشم وأهل سدير على شقراء ، وراموا بذلك في الهتك أمراً ، فساروا وقد ملئت قلوبهم بالحقد والضغائن ، فنزلوا بأجمعهم في قرية القرائن ، وأقاموا بها من الأيام ثلاثة ، وكل يوم يناوشون أهل شقراء الحرب من غير توان ولا رثاثة » إلى آخر ما أورده عن هذه المعركة التي انتهت بانتصار أهالي شقراء ، والإمام عمد بن سعود (... ـ ١٧٩٧ه) الذي هبّ لنجدتهم (٢٩٤٤) .

وقد أورد ابن بشر (١٢١٠ – ١٢٩ ه) في تاريخه هذه الحادثة بقوله: «وذلك أن أهل شقراء كانوا أهل سابقة في الدين ، وباللوا أموالهم وأنفسهم في نصر الإسلام والمسلمين ، وكانوا هم أول من بايع الشيخ ومحمد بن سعود ، فعظم وطأتهم على أهل الوشم ، واشتد بهم الأمر ، وصاروا أيضاً ملجاً لطوارف المسلمين وغزاتهم ، فلما اشتد الأمر على أهل الوشم ، أرسلوا إلى أهل سدير ومنيخ ، فسار إليهم منهم عدد كثير ، وحشدوا معهم أهل الوشم ، فساروا إلى شقراء ونازلوها ، ووقع بينهم قتال ، خرجوا عليهم أهل البلد ، وأخذوا منهم فرساً وشيئاً من ركابهم ، فبلغ ذلك محمد بن سعود ، فركب إليهم ابنه عبد العزيز فيمن ركابهم ، فبلغ ذلك محمد بن سعود ، فركب إليهم ابنه عبد العزيز فيمن كميناً » . . إلى آخر ما أورده من أخبار هذه الوقعة في حوادث عام كميناً » . . إلى آخر ما أورده من أخبار هذه الوقعة في حوادث عام ١١٧٠ هد (٢٠١ - ٣٧ ) .

ولم تكن لها هذه المكانة ، إلا بثقلها ، ومكانتها الاجتاعية في المناطق المحيطة بها ، مما دفع ابن بشر رحمه الله ، إلى أن يوردها في تــاريخه في أكثر من ثلاثين موضعاً ، في الوقت الذي لم تحظ فيه مجموعة كبيرة مــن بلـــدان المنطقة ، بمثل هذه العناية .

ولا نتهم ابن بشر بالتحيز باعتباره ينتمي إليها ، ذلك أنه تركها في حداثة سنه إلى جلاجل . . فالمعلومات التي أوردها وتسبق معاصرته لأحداثها ، قد استقاها ممن سبقه من المؤرخين ، كابن غنام ، وابن بسام . . لكنه في حوادث عامي ١٣٣٧ هـ ١٢٣٣ ه ، ذكر عنها أشياء كثيرة ، إبان الحملات المصرية بقيادة إبسراهيم باشا كثيرة ، إبان الحملات المصرية بقيادة إبسراهيم باشا

1 \_ في ذي الحجة من عام ١٢٣٢ ه، أمر حمد بن يحيى بن غيهب أمير شقراء وناحية الوشم على أهل بلله شقراء، أن يحفروا خلق بلدهم، وكانوا قد بدأوا في حفره في وقت طوسون، فلما صارت المصالحة تركوه، فقاموا في حفره أشد القيام، واستعانوا فيه بالنساء والولدان، لحمل الماء والطعام، حتى جعلوه خندقاً عميقاً واسعاً، وبنوا على شفيره جداراً من جهة السور، ثم ألزمهم كل رجل غني يشتري من الحنطة بعدد معلوم من الريالات خوفاً من أن يطول عليهم الحصار، فاشتروا من الطعام شيئاً كثيراً، ثم أمر على النخيل التي تلي الخندق والقلعة أن تشذب عسبانها، ولا يبقى إلا خوافيها ففعلوا ذلك وهم

كارهون ، وذلك لأن أهل هذه البلد هـم المشـار إليهـم في نجـد ، والمشهورون بالمساعدة للشيخ وعبد العزيز ومن بعدهم ، وكثيراً ما يلهج بهم الباشا في مجالسه . . فخاف حمد على بلدهم من الترك فالزمهم ذلك ، فكانت العاقبة أن حمدوا الله على ذلك ، فسلَّم الله بلـدهم بسبب الخندق ، وصالحهم الباشا على ما يريدون ، وصاحب الطعام الذي اشتراه على عشرة أصوع باع خمسة ، وسلمت النخيل المشذوبة من القطع في

٢ \_ وذكر في الصفحات ١٨٩، ١٩٠، ١٩١، أن الباشا هـ و الذي جاء بنفسه ليسبر غورها ، ويقيسها ويحدد مواضع مدافعه وقبوسه ، لما يعلمه من عزمهم على محاربته ، ثم أفاض في بيان قـوة دفـاعهم ، ممـا دفع إبراهيم باشا لمصالحتهم ، لما رآه من صمودهم وشدة بأسهم .

٣ \_ وفي ص ١٩٠ أوضح بأنه ارتحل منهـم عـدة رجـال مـن أعيانهم ، وعامتهم إلى الدرعية بعد المصالحة لمساعدتهم في استعدادهم لملاقاة إبراهيم باشا ، لكن وشا بهم رجل عنـد البـاشا ، مـوضحاً بــانهم يريدون نقض العهد بعدما ترتحل عنهم ، فأفزع ذلك الباشا ، وعاد ونـزل المسجد الجامع ، ثم ذكر ما دار من حوار ، وأعقب ذلك بقوله : إلا أن الله سبحانه وبحمده قد كني شره.

٤ \_ وفي نفس الموضع أبان بأن إبراهيم باشا قد هدم السور ، ودفن الخندق، بعد هذا، وأقام عليها نحواً من شهر.

وتأكيداً لأهمية شقراء حسما أشار ابن بشر، فإن الجيري المؤرخ المصري ، ذكرها في أحداث عام ١٢٣٣ ه ، عندما قال : وفي أواثل مارس (آذار) ١٨١٨ م، حضر مبشر من ناحية الديار الحجازية يخبر بنصرة حصلت لإبراهيم على بلدة تسمى الشقراء ، وضربوا له مدافع من أبراج القلعة (٣٠٩:٤).

وحيث يعتبر الباحثون أن ابن بشر بكتابه هذا قد أعـطى رجعـاً مهماً لمفائه في مضوعه ، فانه قد تكلم وتوسع في الحاوث التي عاصها ، بعكس من سبقه أو أتى بعده من مؤرخي المنطقة فإنهم يعطون لمحات عـن الاخداث، لا ترصى رعبه الباحث، ولا تشنى عليله .

فهذا أحمد بن محمد بن منقور (١٠٦٧ ــ ١١٢٥ هـ)، وهو أقدم من ابن غنام، وابن بشر، لم يغفل ذكر شقراء، فيلمح إليها على طريقته المقتضبة في تاريخه الذي حققه الدكتور عبد العزيز الخويطر ، عندما يعطى معلومات متناثرة عن نجد وتاريخها ، فقد أوردها في حوادث عام ١٠٩٩ هـ، فقال: دوقتله سطوه شقراء في غسله ١ (ص ٣٠، ٦٥).

ثم تتابع ذكرها في كتب التاريخ التي تلت ابن بشر ، لكنها في الغالب 

ولعل أوفى من ذكرها فها بعد الشيخ إبراهيم بن عيسى ( ١٢٧٠ ــ ١٣٤٣ هـ ) في تاريخه الذي حققه الشيخ حمد الجاسر وأصدره ، فقد ذكر تواريخ وفيات بعض أعيانها ، وأنسابهم . . لكنه باختصار وتحفظ.

ولا غرابة في هذا فإن عيسى منها ، لكنه كسابقه ابن بشر تركها

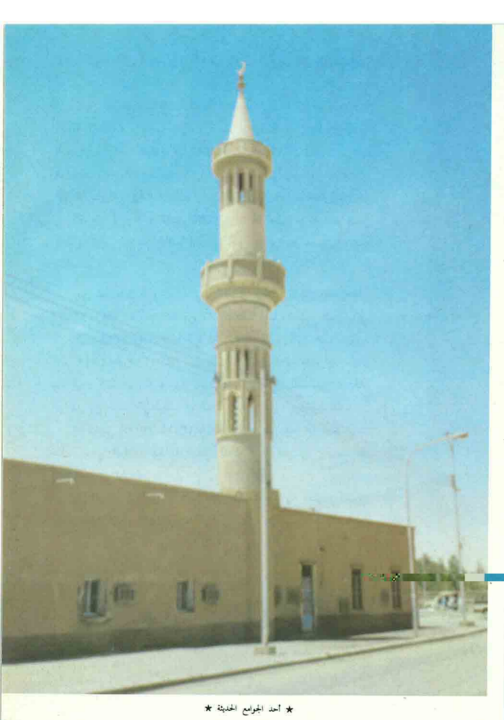
الحرب، لأنها ما تستر الرصاص (١:٩٨١).



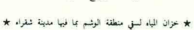
▲ \* سد وادى الربمة \*



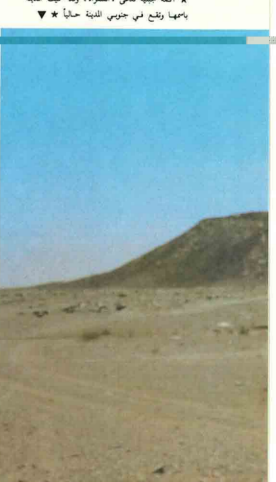
مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٤٢

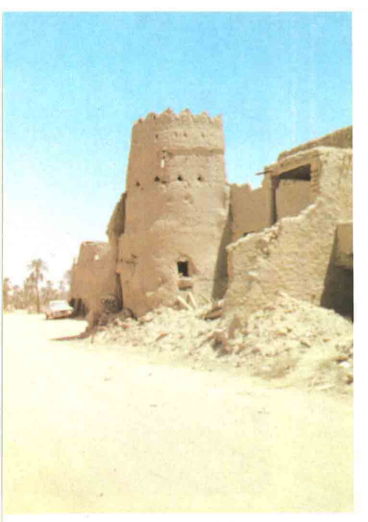


 ★ أكمة جبلية تدعى «الشقراء» وقد سميت المدينة باسمهما وتقع في جنوبي المدينة حالياً \* ▼









★ أحد أبراج السور من الطين للدفاع \*

صغيراً حيث سكن أشيقر وقيل بأنه ولد هنــاك ، ثم ارتحــل إلى عنـــيزة ، فكتب عنها الشيء الكثير .

ولعل قلة ما رصد تاريخياً لمنطقة نجد عموماً في الفترة ما بين قيام الدولة الإسلامية في المدينة المنورة، ثم دمشق فبغداد.. إلى قيام الدولة السعودية المصاحبة للدعوة الإصلاحية التي قادها الإمامان: محمد بن عبد الوهاب.. ومحمد بن سعود رحمها الله. من أسباب إغفال شقراء تلك الأزمنة الطويلة، شأنها في ذلك شأن غيرها. وإن الأهمية التاريخية لكل بلد تأتي من المركز الذي تمثله والمكانة التي يتبؤها أهلها في المجتمع الذي يعيشون فيه .. كما تأتي الأهمية أيضاً بما تحفل به كل بلد علمياً واجتماعياً

ومن هنا اقترن اسم شقراء بهذه النواحي كما أشار السريحاني ( ١٢٩٣ ـ ١٣٥٩ هـ) في أثناء مروره بالمنطقة ، وما رصده السزركلي ( ١٣٩٠ ـ ١٣٩٦ هـ) في كتابه شبه الجزيرة في عهد الملك عبد العزيز (ص ٧٤٥) وغيرهما . . كابن بسام الذي ترجم في كتابه علماء نجد خلال ستة قرون لأكثر من عشرة من علمائها . . وكذلك الشميخ عبد المرحن بن عبد المطيف في كتابه مشاهير علماء نجد وغيرهم .

أما فليي (١٣٠٣\_١٣٨١ ه) فقد ذكرها في تاريخ نجد عدة مرات مقترنة ببعض الوقائع المهمة في سيرة الملك عبد العزيز رحمه الله (١٢٩٧\_١٣٧٩ ه).

وفي آخر القرن الماضي الميلادي ظهر كتاب عن تاريخ الخليج العربي ألفه ج. ج. لوريم الإنجليزي بعد أن زار المنطقة وترجم وطبع في قطر:



\* مدرسة حديثة \*



★ السوق القديم وتبدو الحوانيت من الطين وقد هجر السوق لوجود الأسواق الحديثة ★

وقد أورد فيه معلومات عن جغرافية وتاريخ المنطقة وشقراء ، جاء فيه أن شقراء مدينة كبيرة يحيط بها سور عال وسميك له أبراج وأربع بـوابات ، ولل جانب الزراعة يشتغل أهلها بـالتجارة ، ويتـاجرون مع الـكويت ، ويصدرون الخيل للهند . والسوق كبيرة وبه متاجر كثيرة (دليـل الخليج ويصدرون الخيل للهند . والسوق كبيرة وبه متاجر كثيرة (دليـل الخليج ٢٠٥٩) ، ثم تعرض لجغرافية الوشم وقـراها وسكانها (٧: ٢٥٩٩ \_ ٢٥٦٢) .

#### الوشم

والحديث عن شقراء \_ التي كان مؤرخونا الأقدمون يكتبونها مسهلة بدون همزة \_ يجرنا إلى الحديث عن التعريف بالوشم ، التي هي قاعدته ، ومركز الصدارة فيه . فقد أورد الفيروزأبادي (٧٢٩ \_ ٨١٧ م) في القاموس (١٨٦٤) ، والربيدي في تاج العروس (١٨٦٤) : ما خلاصته : بأن الوشم كالوعد غرز الإبرة في البدن ، ولا يكون إلا في اليد ، ثم يحشى بالكحل أو النيل ، ويزرق أثره أو يخضر . والوشم بلد قرب اليمامة ، ذو نخل به قبائل من ربيعة ومضر ، كها في الصحاح بينه وبين اليمامة ليلتان ، واستشهد الزبيدي بقول زياد بن منقذ :

#### والوشم قد خرجت منه وقابلها من الثنايا التي لم القها ثرم

ونقل الزبيدي ، عن ياقوت ، عن بدوي من تلك الناحية ، بأن الوشم خس قرى عليها سور واحد من لبن ، وفيها نخل وزرع ، لبني عائذ لآل يزيد ، ومن يتفرع منهم ، والقرية الجامعة فيها شرمداء ، وبعدها شقراء ، وأبو الريش ، والمحمديّة وهي بين العارض والدهناء ، وفي الحكم والوشم في قول جرير (٢٨ ـ ١١٠ه) :

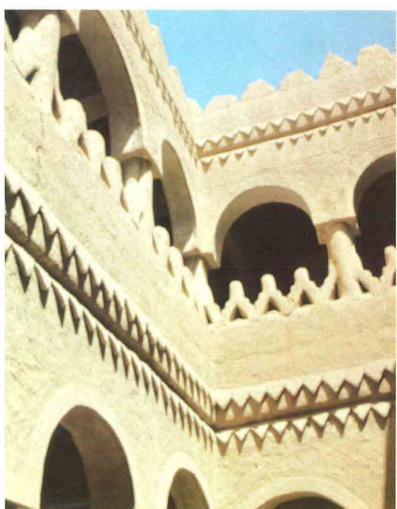
عفت قىرقرى والـوشم حـتى تنــكرت .

أواريها والخيل ميل الدعائم

وزعم أبو عثمان عن الجرمازي أنه ثمانون قرية (٩٤:٩).

والمأخذ الذي نجده على مثل هذا القول: أن تكون هذه القرى بسور واحد، ذلك أن الموجود من هذه البلدان حالياً، والمعروف لـ دى سـاكني المنطقة ثلاث هي : شقراء، وأشيقر، وثرمداء، والمسافة بين ثرمداء، وشقراء تقرب من ثلاثين كيلًا، ثم بين شقراء وأشيقر ١٤ كيـلًا.. فتصبح المسافة بين ثرمداء وأشيقر قرابة ٤٤ كيلًا. ولا أتـوقع أن هنـاك سوراً من الطين واللبن في ذلك الوقت يحتوي هذه المسافة.





★ منازل شفراء ويبدو عليها تأثرها بزخوفة البناء الأندلسي والإسلامي من الداخل والخارج ★

ثم مقالته الثانية بأنها بين العارض والـدهناء ، إذ لا تقارب بينهما ولعله أراد العرض الذي يقع في جنوبي الوشم.

أما ما رواه أحمد محمد شاكر في تحقيقه لكتاب الشعر والشعراء لابن قتيبة (٢١٣ ــ ٢٧٦ هـ) ، عند شرحه لقول امرئ القيس (نحو ۱۳۰ ـ ۸۰ق ه):

فی کل واد بین یشترب «م» والقصــور إلى اليمــامة

نقلًا عن ياقوت : بأن يثرب قرية باليمامة عند جبل وشم (١٠٦:١) على اعتبار أن الوشم باسم هذا الجبل ، فلا أميل إليه ، إذ التسمية للوشم في نظري جاءت من التعريف اللغوي عن الوشم في اليد، كما قال طرفة بن العبد (نحو ٨٦\_ ٢٠ ق هـ) في مطلع معلقته ووصفه أطلال

لخولة أطلال ببرقة تهمد تلوح كباقي الوشم في ظاهر اليد

وأن قرى هذه المنطقة متناثرة ومتقاربة ، فهي تشبه الوشم في ظاهر اليـد ،

كما هي حال أطلال خولة .

وعلى هذا تكون التسمية مقترنة بوجود هذه القرى في تلك المنطقة ، وهي الآن منطقة متكاملة تتبع إمارة الرياض ، وبها قرى متعددة متقاربة المسافة تشبه الهلال في التفافها ووضعها حول شقراء ، ويخترقها كثبان مـن الرمال ، تتصل شمالا بمنطقة القصيم ، ثم النفود الكبرى .

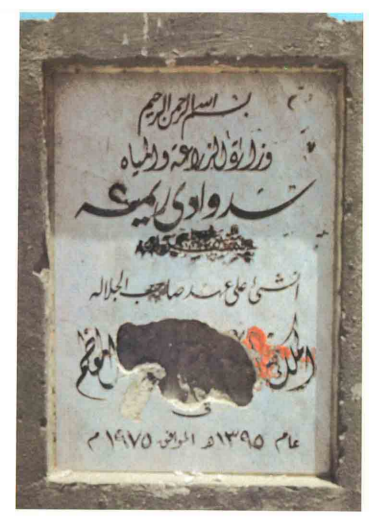
ويعرف عند سكان المنطقة وما حولها باسم «عريق البلدان» تصغير عرق ، لأن قرى الوشم تتكون على مقربة من امتداده : شرقًا

والوشم جزء من اليمامة كما حكاه الشيخ حمـد الجـاسر، نقـلاً عــن الجرمي « الوشم من أرض اليمامة ، وأول الوشم شرمداء ، وأثيفية ، وذات غسل ، وأشيقر ، والشقراء ، وبلبول ، وما بعد في حوزها سواد باهلة ، (العرب م ١ ، ج ٤ ، ص ٣٧٩).

والوشم إقليم واسع من أقاليم نجد فيه قرى كشيرة ، وآهـل بالسكان يحده غرباً إقليم الستر ، وشرقاً إقليم الحمل وإقليم سدير ، والبطين المعروف سابقاً باسم قرقري ، الـوارد في بحـث جـرير ، وجنـوباً العرض، وشمالا الزلني والقصيم.

وكان مسكناً لبني تميم . . وقد نبغ منه شعراء كشيرون في العصر

عِلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٤٦



\* اللوحة التذكارية للسد \*

الجاهلي وصدر الإسلام، وتربته خصبة.

#### ما يشاركها في التسمية

تناثل التسميات عندهم ويكثر لديهم الاشتقاق من الكلمة الواحدة . . وقد يكون بعضهم عند أساس وضع التسمية ، لعلم بذاته ، لا يدري عها يماثله من التسميات الماثلة . . أو أنه وجد علامات تتفق في التسمية لما يريد .

وشقراء \_علم أو صفة \_ مشتقة من الشقرة ، ضرب من الألـوان . . قد أطلقت علماً على مدينة ، واسماً لأكمة في الوشم باليمامة . . ومـاثلها في التسمية والاشتقاق أعلام متعددة لأماكن وقرى وجبال .

فم ا وقع عليه نظري في هذا :

١ ـ ما حكاه ياقوت الحموي: بأن الشقراء باللّة تأنيث الأشقر ماءة بالويحة بين الجبلين، وقال أبو عبيدة كان عمرو بن سلمة بن سكن بن قريط بن عبد بن أبي بكر بن كلاب قد أسلم، وحسن إسلامه، ووفد على النبي صلى الله عليه وسلم، فاستقطعه حمى بين الشقراء والسعدية، وهـو ماء هناك.

والسعدية والشقراء ماءان : فالسعدية لعمرو بن سلمة ، والشقراء

لبني قتادة بن سكن بن قريط، وهي رحبة طولها تسعة أميال في ستة أميال، فأقطعه إياها، فحياها زماناً ثم هلك عمرو بن سلمة، وقام بعده ابنه حجر فحياها كياكان أبوه يفعل. . وجرى عليها حروب يطول شرحها.

- \_ ثم قال: والشقراء ناحية من عمل اليمامة بينها وبين النباج.
  - \_ والشقراء ماء لبني كلاب .
- \_ والشقراء قرية لعدي ، وإنما سميت الشقراء بأكمة فيها (ويعني بذلك شقراء البلد التي نتحدث عنها). (معجم البلدان ٣٥٤:٣٥).

٢ \_ أما الهمداني في صفة جزيرة العرب فقد أورد:

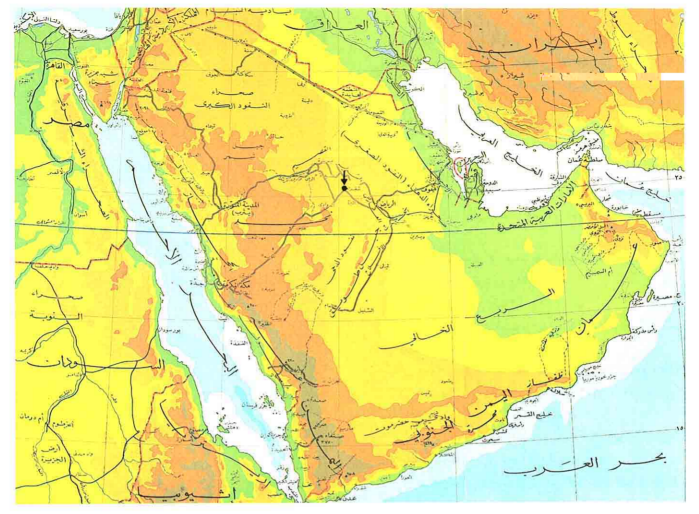
- \_ الشقرات: طريق (٢٤٠).
- \_ الشقراء موضع بالسرات (٧٠).
- الشقراء وأشيقر بالوشم (١٤٠، ١٦٤) واعتبرهما في البحرين
   على اعتبار أنها تابعتان لوالي البحرين آنذاك.
- \_ الشقراء بالجوف في شمال الجزيرة وقال إنها لصبارة (١٦٧).
  - \_ الشقرة موضع لبني مخافر في تهامة (١١٩، ٢٥١).

٣ ـ أ ـ والشيخ حمد الجاسر في كتابه شمال غرب الجزيرة أورد
 زيادة عن اشاراته لشقراء البلد التي نتحدث عنها:

- \_ شقراء من المواضع القريبة من الجار الميناء القديم على البحر الأحمر قرب جدة (٢٠٥، ٢٠٥)، وفي تحديده لموقع الجار (راجع الصفحات ١٦٧\_ ١٧٢).
- الشقرة موضع شمال المدينة المنورة قرب حرة النار، حرة خيبر
   (٥٠١، ٥١٣، ٥١٥) ووادي الشقرة قرب وادي الحناكية شرق المدينة المنورة (٥٢).

ب \_ وفي كتابه الآخر في سراة غامد وزهران :

- عد الشقرة من قرى المخواة وعدد سكانها ٣٢٢ (١١٩)، ومن
   قرى قلوة وعدد سكانها ٩٤، بمنطقة تهامة (١٢٠).
- ج \_ وفي كتابه المعجم الجغرافي للبلاد العربية السعودية ، القسم الأول قال :
- الشقراء قرية من قرى السواهرة بمنطقة الزيمة في إمارة مكة المكرمة.
  - \_ شقراء هجرة لآل حجة في الرثب بمنطقة جازان.
- \_ شقرا (شقرى) من قرى آل حجة بن سفيان من ثقيف بمنطقة الشفا في إمارة الطائف.
- الشقران من قرى ولد سليم من حرب، أسفل الحاجر بمنطقة إمارة حائل، أو منطقة القصيم.
- الشّقرة قرية لباللعور (بني الأعور)، من الأحلاف في تهامـة زهران بمنطقة إمارة الباحة.



★ شقراء على الخارطة ★

- \_ الشُّقرة : قرية على وادى ثقاب بمنطقة جازان .
- الشّقرة: قرية من قرى وادي نيرا بتهامة زهـران بمنــطقة إمــارة
   الباحة .
- الشقرة: من قرى آل غبش في إضم بمنطقة الليث في إمارة مكة
   المكرمة.
- ــ الشقرة: من قرى رجال المع في إمارة بلاد عسير (٦٥٧).
- د \_ وفي كتابه المعجم الجغرافي للبلاد العربية السعودية ، شمال الملكة قال :
- \_ الشقراء مؤنث الأشقر اللون المعروف ، قال في تاج العروس الشقراء ماء بالويحة بين الجبلين\_ يعني جبلي طيء انتهى ، وقد عد سليان الدخيل من بين القرى الخارجة عن أجا قرية الشقراء وقدر نخلها بأربعة آلاف نخلة . . ولكنني علمت أن الشقراء يطلق على وادٍ من أودية أجا في الجنوب الشرقي منه .
- الشقران كأنه جمع أشقر قرية تقع جنوب مدينة حائل بنحـو مـاثة
   وعشرة أكيال .
- شقران الديرع (الأديرع) من قرى حائل في جنوبها الغربي على
   بعد نحو ۱۷۰ كيلاً .

- الشقراوي كأنه منسوب إلى شقرا ، من شعاب أجا الغربية
   (٧٤٢) .
- ٤ \_ والأستاذ محمد بن أحمد العقيلي في كتابه المعجم الجغرافي
   للبلاد العربية السعودية مقاطعة جازان أورد:
- ــ شقرة : قال بأنه موضع على بعد أربعة فــراسخ مــن أبي عــريش (١٢٨) .
- \_ الشقيري : قرية على عدوة وادي ضمد الشالية ( ٣١ ، ٣٣ ، ٣٧ ) .
- والشيخ عبد الله بن خميس في كتابه « الحجاز بين الجامة والحجاز » ، يرى أن شقراء وشقير : شعبين من شعاب وادي حنيفة قرب الرياض من الناحية الشهالية ( ٢٨ ) .
  - والأشقر أنف جبل يقع غرب السليل بالجنوب.
- وأشقر مراغه: شبه دارة واقعة بين طرف جبل الجبيل، ووادي حنيفة حينا يقبل على الخرج (٧٩).

وفي كتابه معجم اليمامة (ج ١) يرى أن شقران من الأودية التي تصب في البياض شرق الأفلاج (١٩١).

٦ \_ والشيخ محمد بن بليهد في صحيح الأخبار ، قــال بــأن

عجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٤٨

الشقرة موضع يقع شمال الحناكية على مسافة يوم ، وواد به دوم وبه جبال شقر ، سمي بذلك الوادي لشقرة تلك الجبال ، كان به يوم بين بجيلة وبني سليم (١٠٤:٢) .

٧ \_ وفي خارطة العراق توجد قرية جنوب العراق باسم شقراء .

٨ ــ وفي المنجد قال: بأن شقراء اسم لعدة أمكنة منها شقراء قرية
 في سورية، وشقراء قرية في لبنان (٢٩٠ معجم الأعلام).

#### معالمها التاريخية

لكل بلد معالم تبرز مكانتها ، وتشير إلى قدمها ، ومنزلة ساكنيها حضارياً وعلمياً ، وتختلف هذه المعالم بحسب المظاهر التي يهتم بها سكان كل مدينة ، أو يبرزها الوضع الاجتاعي ، ثم بما يتركه المنتصرون من آثار بعد هدمهم للحصون والقلاع الحربية .

ومنطقة نجد عموماً قد تكون قليلة المعالم الأثرية ، لأن مبانيها من الطين الحرّ ، وهو المؤنة المحلية ، لسهولته في التنفيذ ، وسرعته في البناء ، وتلاغه مع العوامل الجوية المتغيرة . إلا أنه لا يصمد كثيراً للعوامل الجوية المختلفة ، وعوامل التعرية ، ولا يعمر أكثر من مئات قليلة من السنين . . كما أنه سهل الإزالة لكل منتصر جديد يجب استبعاد كل آثار من سبقه كتعبر عن فوزه ومكانته .

ولعل هذا هو السبب الذي يجعل الباحث في المدينة المنورة، والشام، والعراق، يفقد آثاراً مهمة لحضارة الإسلام الأولى.

هذا من جهة . . ومن أخرى فالعرب أمة بسيطة لا تهتم في تــاريخها بالمظاهر الحضارية المتمثلة في فخــامة البنـــاء ، أو النحــت والتمــائيل . . مستمدين بساطتهم من واقعهم المعيشي ، وعقيدتهم الدينية . . فالإسلام لم يكن يولي هذه الناحية أهمية بقدر اهتهامه بنشر مبدأ وتحقيق عدالة ، وانقاذ أمــم .

ولعل أبرز معالم شقراء التاريخية تكمن في:

السور القديم الذي أشار إليه ابن بشر في تاريخه بأنه بني عام ١٢٣٢ه.. ويليه خندق عميق قام فوقه شارع يعرف باسم «الحفر».. ويمثل هذا الحندق \_تقريباً \_ الشارع الدائري الذي فتح مؤخراً.

وللسور هذا بقايا. شملتها المباني، واحتوتها المنازل.. ولا يعدم الباحث في هذه المنازل من الاطلاع على تلك البقايا، وتعرف باسم «عقدة».. وهذا اصطلاح يطلق في المنطقة على البناء السميك من الطين.

وقد جعل لهذا السور بابان هما: باب المناخ في الجهة الشهالية الشرقية . . وباب العقدة في الجهة الغربية .

وقد زوّد بأبراج للمراقبة والرماية تقدر بحوالي ٢٧ برجاً بارزة من الخارج ، وقصبته البلدة القديمة وتسمى حتى الآن المدينة واقعة داخل هذا السور . . ويقدر محيط هذا السور بـ ٥ ، ١ كيلاً تقريباً . . وتقم المزارع والنخيل خلف هذا السور كما قال ابن بشر في تاريخه .

٢ \_ وبعد مضي ما يقرب مائة عام، توسعت البلدة وكثر ساكنوها، فأقيم السور الآخر في عام ١٣١٩ هـ، وقت إقامة سور الرياض، وذلك لصد هجهات ابن رشيد والقبائل المغيرة.

وتبلغ أبراج هذا السور أكثر من ٤٥ برجاً بني أسفلها من الحجارة وأعلاها من الطين، جعلت للحياية والمراقبة.

وقد احتوى هذا السور بعض المزارع والنخيل الملاصقة للبلد تحسباً لحصار قد يطول. وجعل لهذا السور ثلاثة أبواب رئيسية هي: باب الطلحة في الشرق، ويابي العطيفة وهداج في الشرق والشهال.. وهذه الثلاثة هي الأبواب المعتمدة للدخول والخروج للبضائع والمؤن.

أما في الغرب فجعل منفذان صغيران لاختصار المسافة على الداخل والخارج وقد أعطيا اسمين هما: نقبة القرائن في الجنوب لأنها أصغر من البوابة ، مع أنها مأخوذة من السور ، وفي اتجاه الذاهب لبلدتي الوقف وذات غسل وتبعدان أربعة كيلومترات عن شقراء . . والثقاب في الجهة الغربة .

ويبلغ محيط هذا السور سبعة كيلومترات تقريباً . . وسماكت من القاعدة ثلاثة أذرع ، وارتفاعه في حدود ١٢ ذراعاً . . وقد يزيد ، أما أبراجه فتصل في ارتفاعها إلى معدل ٢٠ ذراعاً .

٣ \_ على الجبال المحيطة بها شمالا، وشرقاً، وهي قليلة الارتفاع، توجد ثلاثة أبراج مبنية من الحجر، وقد خصصت للحراسة والمراقبة الحربية، وبارتفاع ٣٠ ذراعاً، وتشرف إشرافاً كامالاً على البلد وما حولها.

وهذه الثلاثة هي آخر ما بقي من المعالم الحربية ، إذْ لم يعــد مــن أبراجها بعد ذهاب حملات إبراهيم باشا على نجد سواها . . أما غيرها فقد اندثر .

٤ \_ في الشرق ، وعند ملتق وادي الغدير ، بوادي الريمة توجد آثار سد مندثر ، خصص فيا يبدو لإفادة البلد من المياه الجوفية . . ولا يعرف بالضبط تاريخ بنائه أو هدمه لعدم تدوين هذا .

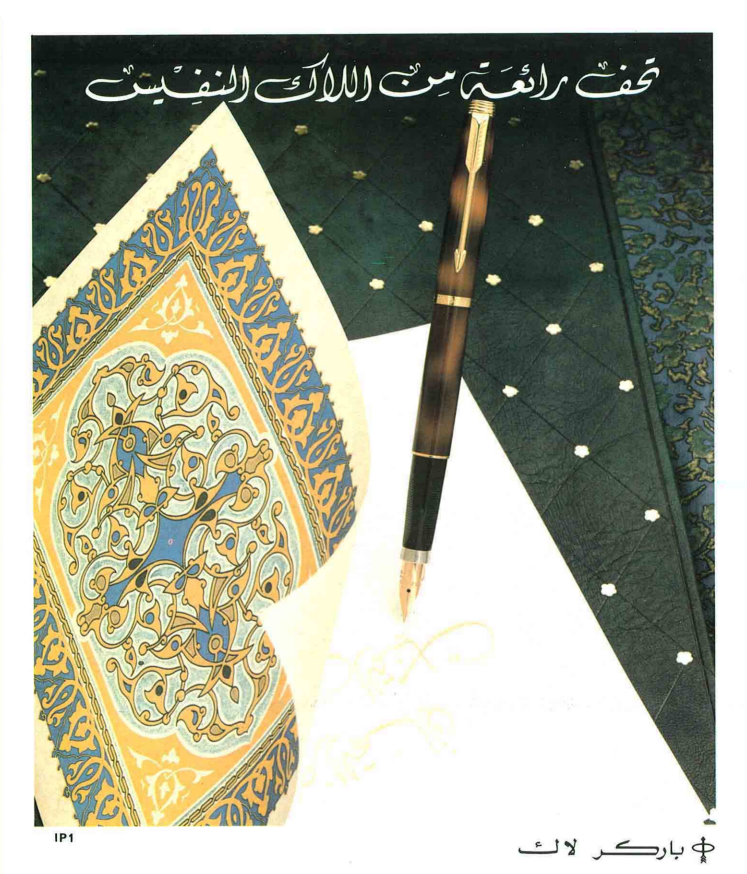
٥ \_ في غرب السور القديم بئر واسعة تعتبر بمثابة المواجن التي عملت في القيروان لتفادي نقص المياه، وهذه البئر المعروفة باسم « الحميضية » قد وجه لها مجرى سيل منفرد من وادي الغدير وهو أكبر أودية شقراء، ليصب فيها عند جريانه كها أنها قد هيئت لذلك في سعتها وقوة طيها بالحجارة المتراصفة من القعر حتى السطح.

ومهمتها الاحتفاظ بالمياه طوال العام ، وتوزيعها بانتظام على بقية آبـار البلد للإفادة في الزراعة والسقى .

وعمل هذه البئر يؤدي دور السدود التي تقام على الأودية . . لكنها تمتاز عنها بعدم تعرضها للبحر وحرارة الشمس .

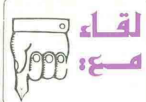
ولعل هذه البئر من أسباب الاستغناء عن السد المشار إليه آنفاً .

والمتمعن في أشعار الجاهليين، وصدر الإسلام يرى كثيراً من المواضع التي ورد ذكرها في قصائدهم هي في منطقة الـوشم ومـا حـولها، والــتي قاعدتها شقراء، وليس هذا مجال إيضاحها وتفنيدها، فلعله يتـاح لـذلك مجال أوسع.



تاريخيًا وفي صَميَم التراث الصيني كان اللاك ذروة فنية تزين التحف الرائعة. واليوم، مستوحًاة من هذا الفن العَهيق تقدّم، أقالام باركر مجمُوعة أقالام ٧٥ و ١٨٠ من اللاك النفيس بعدة ألكوان مُمَيِّرة وجذابة. أضف إلى ذلك ما يضفيه إسع باركر مِن مستوى وثقتة ونقتية عالية.







اعدته: خديجة سلمان

هذا لقاء مع أول وأشهر روائية في كندا كما يصفها النقاد . لقد استطاعت أن تحول لغة شعبها الشفوية إلى لغة للكتابة ، ومن خلالها قدمت للمطبعة عدداً من أعمالها الروائية المستمدة من البيئة .

وهي حين تتحدث إغا تتحدث عن حالة يعيشها الأكادي في كندا ، على الأطلنطي . . إنه حوار في لقاء قصير سلطت فيه الأضواء على جوانب حياتية ، وفكرية ، وإنسانية .

### اول واشهر روائية في كندا تقول: الأدب في وطنيا الاكادي الابيكسب عيستا ...!

### سؤال : أين تقع الأكادي في كندا حيث تعيشين وتكتبين !

أنطونين : على الأطلنطي وعاصمتها آننا بوليس بعد أن كانت بور رويال ، وقد أنشئت عام ١٦٠٤ م ، عن طريق الفرنسيين النازجين بقيادة شاميلن الذي رسا بالصدفة على الشاطئ لإصلاح أسطوله البحري ، فاكتشف أن المنطقة صالحة للإقامة الدائمة لما تتمتع به من مناخ مناسب . . وأنا أنتسب إلى الأجداد الفرنسيين ، ولذلك نتحدث وحتى الآن اللغة الفرنسية القديمة التي انقرضت في فرنسا .

### سؤال : وتراث المنطقة الأدبي، هل هو معروف لكم ؟

انطونين : لا تراث مكتوب أو مدون للأكاديين ، ولكنهم عرفوا الأواب والللون العملال التي توقل عدمم حى العرف السامس صر الذي انعزلوا بعده عن الأم فرنسا ، تماماً . . لذلك استمر التراث شفوياً متوارثاً من الأجداد للآباء للأحفاد . . ولعل كتابي الأول أو

روايتي "بيلاجي لا شاريت " يفسر ظاهرة التوارث هذه ، ليس فقط في الأدب والفن ، ولكن في العادات والتقاليد كذلك . . ولكن التاريخ يقول إن عام ١٧١٣ م ، شهد صراعاً دموياً من ناحية ، وصراعاً آخر على موائد المفاوضات بين فرنسا وإنجلترا حول ملكية كل منها للمنطقة ، أما السكان أنفسهم فقد أدركوا منذ البداية أنهم أصحاب الأرض الحقيقيين وأنهم يدفعون ثمن الاحتفاظ بها ، أرواحهم وآلام جراحهم وشقائهم .

#### ● سؤال : وهذا هـو مـوضوع روايتـك «بـلاجي لا شاريت» ؟!

أنطونين: فعلا ... وقبل أن تسأليني عن اسم الرواية أقول إن بيلاجي اسم فتاة ، وهو اسم شائع لدينا ، أما لا شاريت فيعني العربة وقد كانت هي وسيلة المواصلات والتنقلات الوحيدة في القرق التامل عسر .. وبيلاجي التاه في العشريل استصاف الله لساعد أسرتها وجيرانها على الفرار من ويلات الصراع الدائر حتى يخمد .. وبعد أن كانت عربة واحدة اشتركت كل العربات ، عربات الشعب بأكمله ،



إلى حد بمكن عنده تسمية ما حدث «صراع العربات» أو «حرب العربات».

● سـؤال: قارن بعض النقاد بـين «بيـــلاجي لا شاريت» و «الأم الشجاعة» لبريخت رغم أن بطلتك شابة وبطلة بريخت سيدة عجوز . .

أنطونين : وإن كانت بطلتي قد بلغت الحامسة والثلاثين عند عودتها إلى أرض الوطن . وأعتقد أن الاختلاف في التجربة أيضاً ، ذلك أن بيلاجي تحيا حياتها حتى وهمي تفر ، حتى وهمي تقاوم الطغاة ، حتى وهي تفكر في الوطن ، حتى وهمي تدعو الناس إلى الجهاد . . فهي تأكل وتلبس وتحلم وتستمع إلى الموسيق ، وتحب

وتمارس الحياة ، وتفكر في الزواج وتضحك . . فمن الصعب أن يظل الإنسان شهراً كاملًا دون أن يضحك ، حتى وإن كان داخل خندق في ساحة القتال .

● سؤال : رغم أن روايتك هذه واقعية لأنها تعتمد على
 التاريخ ، إلا أنها لا تخلو من الخيال لما تستهدفه من رموز أو رمزية .. أليس كذلك؟!

أنطونين: الإنسان مزيج من الواقع والخيال .. وجودنا ذاته وحياتنا والموت والميلاد ، مزيج من الأشياء اللموسة والأشياء التي تستغلق على الفهم ، وبالتالي نلوذ بالخيال أو نلجأ إلى الأساطير .. وقد تعمدت الرمز وأنا أعطي معنى آخر للعربة ، فهي عربة أحياء تنجو بهم ، وهي عربة موتى تحملهم إلى العالم الأخر .. تقول بيلاجي : «أي العربتين ستصل أولا إلى أرض الوطن ؟! » .

● سؤال: نعود إليك . . . كيف حولت لغة الكلام إلى
 لغة مكتوبة ؟

أنطونين: أنا حالة استثنائية وسط حالة استثنائية .. ولدت في أسرة تهوى الثقافة .. والدي باع أرضه من أجل تعليمنا .. ورغم أني نشأت وبلدتنا لا تعرف ولا تعترف بتعليم البنات ، إلا أنني تعلمت وقررت أن أصبح كاتبة ، أول كاتبة في الوطن ، خاصة وأن الكثيرين ظلوا يجلمون بكتابة تاريخ الأكادي .. أما أمي فكانت أكثر طموحاً ، لانها كانت تحلم بأن يكون أول كاتب أكادي من قريتها (بوكنوش) . وكان أخوها ينبئ بذلك لولا وفاته المفاجئة وهو في الثانية والعشرين ، ولعلى أكون قد عوضتها خبراً .









#### سؤال : ولكن هل لك مهنة أخرى ؟!

أنطونين : عملت بالتدريس الثانوي والجامعي لمدة الني عشر عاماً .. وقلت لنفسي أعلم الناس أولا من خلال العلم ثم من خلال الأدب ، أكسب عيشي من التدريس الأستطيع أن أنفق على الأدب ، فالأدب في وطننا لا يكسب عيشاً .

### ■ سؤال : لقد نشرت كتابيك الأولين على نفقتك الخاصة !

أنطونين: الأولى «شوطة فراخ» رواية قصيرة حاولت فيها أن انجنب لغتي الأكادية وأكتب باللغة الفرنسية .. والثانية «آكلوا الديك» حكاية للصغار كتبتها بلغة أكادية بسيطة .. كها نشرت مسرحية بلغة أكادية بحتة .. وبعد ذلك تفرغت لرسالتي الجامعية عن «رابلييه» . وما لفت نظري في هذا الكاتب الفيلسوف أنه اهم بالفولكلور السائد في عصره \_ القرن السادس عشر الفرنسي \_ وما قبل ذلك ... وهذا الفولكلور الفرنسي قريب تماماً من الفولكلور الإجتاعي واحد ، العصور الوسطى .

#### ■ سؤال : هل نتحدث عن ساجوین أشهر أعهالك وسبب شهرتك في الوقت نفسه ؟

أنطونين: ساجوين شغالة مثل كل الشغالات، تبلغ السبعين من عمرها، أصابها المرض ولكنها تـواصل العمـل حـى تعيش . . تقول: «المرض في بطني . . والبـطن هـي البـداية وهـي النهاية ، منها نولد وبسببها نموت . . . » . إنها تحـكي على لسانها حكاية شعب ، ولذلك جاءت الرواية على شكل مونولوج . .

ولأن ساجوين كانت ماهرة في تنظيف الباركية أو الأرضية ، فقد جاءت صورتها على هيئة حيوان يمشي على أربع . . صحيح ، معظم شعبنا يمشي على أربع ، ولكنه يرفع هامته دائماً ، وهذا هو لب الموضوع .

هذه الرواية قدمها التليفزيون الكندي في مسلسل شغل الناس ، وعلمت أنها حققت نجاحاً عندما قدمت على مسرح (رينو-بارو) في باريس ، رغم أن البطلة تقول : «لست كندية ولا فرنسية ولا أميريكية ، أنا أكادية » ، لأن الأكادي لبست بلد ولكنها شعب .

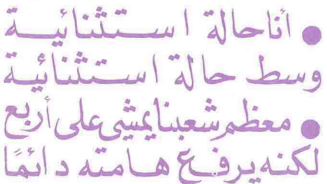
● سؤال : هل هذا هو الأدب النسائي .. فأنت امرأة ، وبيلاجي امرأة ، وساجوين امرأة ، وماريا جيلاسي في رواية أخرى امرأة كذلك ؟

أنطونين : ليس أدباً نسائياً ولكنها الحقيقة . . فالرجال إما قتلوا أو سجنوا أو هربوا وبقيت النساء ، وعلى رأسهن بيلاجي . . والرجال يـذهبون للصيد فيغيبون لعـدة أسابيع وتبق النساء .

سؤال : ألا يوجد إذن أدباء رجال بعد أن بدأت أنت
 الطريق ؟

أنطونين: لم يصلوا بعد إلى الشهرة التي وصلت أنا إليها ، ولكن عندنا كتَّاب مسرح ورواية وقصص وشعر وكلهم من الشباب الواعد الواعي ، وأبرزهم في اعتقادي الشعراء . . وللعلم وصل عدد الكتب التي قام بنشرها « ليميياك » ، أكبر ناشر كندي ، إلى ٥٠٠ كتاب . . وقد مضى على اكتشاف الأكادي ٣٧٥ عاماً فقط .

### شهرًا كاملا دون أن يضحك حتى وإن كان داخل خدق







# الجوانب الجمالية... في

. 1 -

نستطيع أن تحدد بداية ظهور النقد المنهجي عند العرب بظهور كتاب طبقات فحول الشعراء لابن سلام الجمحي ( ١٣٩ - ٢٣٢ هـ) ، حيث اعتمد في نقده على دُوق الناقد وجعله - وحده - القادر على إصدار حكم على النص الأدبي بعد أن اشترط في ذلك الناقد شروطاً منها الثقافة والمعرفة والمربة والمهارسة بعد الذوق المرهف .

وقسم ابن سلام الشعراء إلى طبقات وفقاً للزمان والمكان والأغراض الشعرية . وفي مفاضلته بين الطبقات والشعراء نظر إلى ثلاثة أمور الأول كثرة شعر الشاعر ، الثاني جودته ، الثالث تعدد أغراضه ، وكان الذوق عنده \_ ذوق الناقد \_ المقياس الذي تقاس به جودة الشعر ، وذوق الناقد يعني ذوق البصير بالشعر الذي يعرف مسالكه لا ذوق أي إنسان ، وقد أورد العبارة التالية :

«قال قائل لخلف الأحمر: إذا سمعت أنا بالشعر، واستحسنته فما أبالي ما قلت فيه أنت وأصحابك. فقال له : إذا أخذت أنت درهما فاستحسنته، فقال لك الصراف إنه ردي، همل ينفعك استحسانك له؟».

وترتيباً على ذلك أورد ابن سلام لجرير الأبيات المقلدة الآتية ، والبيت المقلد هو المستغني بنفسه ، المشهور الذي يضرب به المثل : ا ـ لا يلبث القرناء أن يتفرقوا

ليل يكر عليهم ونهار

ب۔ الستم خبر من رکب المطایا واندی العمالین بسطون راح

جــ لا يـأمنن قــوي نقض مـــرته إني أرى الــدهر ذا نقض وامـــرار

د\_ وإنّ لعف الفقر مشترك الغنى
 سريع ، إذا لم أرض داري انتقاليا

والأبيات جميلة في نظر النقاد ودارسي الأدب، وجيدة إذا توافرت فيها صحة الوزن، وصحة المعنى، وعـذوبة اللفظ، كما تـوافر فيهـا عنصر الصدق، صدق الشاعر في الكشف عن مكنون فؤاده وصدق الحقيقة التي ذكرها في الواقع، والأبيات واضحة لا تحتاج إلى شرح أو تحليل.

\_ Y \_

وجاء ابن قتيبة (٢١٣ ـ ٢٧٦ هـ)، بعد ابن سلام ولم يقسم الشعراء إلى طبقات كما فعل ابن سلام وإنما قسم الشعر وفقاً لذوقه أربعة أضرب، الأول ما حسن لفظه وجاء معناه، والشاني ما حسن لفظه وحلا، فإذا فتشته لم تجد هناك فائدة في المعنى، والثالث ما جاء معناه وقصرت الفاظه عنه، والرابع ما تأخر معناه وتأخر لفظه.

وقد لاحظ ابن قتيبة أن هناك ركنين هما اللفظ والمعنى ، وأن هناك سمتين هما الجودة والرداءة أو الحسن والقبح ومن الركنين والسمتين

قسم الشعر إلى أربعة أضرب .

وأورد ابن قتيبة أبياتاً للضرب الأول وهــو اللفــظ الجيــد أو الجميـــل

عِلة القيصل العدد (٤٣) ص ٥٤

## النقد الاذي عند العرب

#### بقام: د . كامل السوافيري

والمعنى الجيد منها قول أوس بن حجر :

أ ـ أيتهـــا النفس أجملي جـــزعا

إنْ اللَّذِي تحلَّدرين قلد وقعا

وقال عنه : « لم يبتدىء أحد مرثية بأحسن من هذا . .

ب \_ وقول حميد بن ثور :

أرى بصري قد رابني بعــد صـحة

وحسبك داء أن تصح وتسلما

وقال فيه : « ولم يقل في الكبر شيء أحسن منه » .

ح \_ وقول النابغة :

كليني لهم يا أميمة ناصب

وليل أقاسيه بطيء الكواكب .

وقال فيه : « لم يبتدى، أحد من المستقدمين بأحسن منه ولا أعزب » .

د ـ وقول أبي ذؤيب الهذلي :

والنفس راغبة إذا رغبتها

وإذا ترد إلى قليل تقنع

وقال عنه : «حدثني الرياشي عن الأصمعي ، قال : هذا أبدع ببت قاله العرب».

وعلى الرغم من أن كلاً من ابن سلام وابن قتيبة قد أصدر أحكاماً بالحسن والقبح والجودة والرداءة دون أن يعلل لحكمه ، أو يقدم لنا البراهين المؤيدة لوجهة نظره في استجادة ما استجاد واستقباح ما استقبح

فإن ذوق كل منها كان ذوقاً سامياً صقلته الدربة والمارسة، وجلته النظرات الثاقبة في ديوان العرب، وطرائفهم في قول الشعر، ولا يغض من قيمة هذا الذوق أو الحكم أن ناقداً أو نقاداً لم يتفقوا مع ابن سلام أو ابن قتيبة في الحكم على أبيات بذاتها كم حدث فعلاً في مخالفة النقاد لابن

ولما قضينا من مني كل حاجة

قتيبة في حكمه على هذه الأبيات :

ومسح بالأركان من هـو مـاسح

وهذا الذوق الجهالي المعتد به عند ابن سلام وابن قتيبة هـو دُوقَ ذوي البصر بالشعر والعارفين بمسالكه ودروبه .

وهذه الاستجادة لم تكن وقفاً على الشعر القديم بل تجاوزته إلى الشعر الحديث وقد نص ابن قتيبة على ذلك حين قرر أنه لا ينظر للمتقدم من الشعراء بعين الجلالة لتقدمه ، وإلى المتاخر بعين الاحتقار لتأخره إذ لم يقصر الله العلم والشعر والبلاغة على زمن دون آخر ولا خص به قوماً دون آخرين .

- " -

وفي نهاية القرن الثالث ومستهل الرابع اشتدت الخصومة بين القديم والحديث ونشأ مذهبان في الشعر العربي اختصم الشعراء والنقاد حولهما المذهب الأول مذهب الطبع الذي يمثله البحتري، والذي يتوخى السهولة والوضوح والجري على عمود الشعر. والمذهب الثاني مذهب الصنعة الذي يمثله أبو تمام والذي يتوخى الصعوبة والاغراب والتعقيد وقد تعصب لأبي تمام عدد من النقاد والفوا كتباً ذكروا محاسنه، وتعصب للبحترى عدد آخر واحتدم الحلاف حتى ألف الآمدي (المتسوفي

٣٧٠ه)، كتابه الموازنة بين البحتري وأبي تمام ووقف موقف القاضي العادل الذي يذكر محاسن وعبوب كل شاعر دون نحيز.

والذين يفضلون البحتري يرون أنه أعرابي الشعر، مطبوع، يسير على مذهب الأوائل، لم يفارق عمود الشعر وأنه يتجنب التعقيد، ومستكره الألفاظ ووحشي الكلام، في حين كان أبو تمام صاحب صنعة لا يسير على طريقة الأوائل، ويتمرد على عمود الشعر، ويسكثر مسن الاستعارات البعيدة. وفي هذه الفترة كان عمود الشعر، ويتفاضل به المقياس الجهالي الذي تقاس به جودة الشعر، ويتفاضل به الشعراء، ويحتكم إليه النقاد. ويتضمن عمود الشعر سنة مبادى، أو قواعد أو أصول هي، أولا: شرف المعنى وصحته، ثانيا: جزالة اللفظ واستقامته، ثالثا: إصابة الوصف، رابعا: المقاربة في التشبيه، خامسا: الغزارة في البديهة، سادسا: كثرة الأمثال السائرة.

ولا نريد في هذه الكلمة تفصيل القولي من كل مبدأ من هذه المبادى، وايراد الأمثلة عليها ، لأن ذلك سيخرج بنا عن نطاق ما قصدنا ايضاحه في هذه الكلمة .

\_ £ \_

وفي هذه الفترة \_ نهاية القرن الثالث ومطلع القرن الرابع \_ عاش الناقد الجهالي محمد بن طباطبا العلوي صاحب كتاب «عيار الشعر» (المتوفى ٣٢٢ه)، وهي أخصب فترة من فترات تاريخ الدراسات الأدبية والنقدية التي ظهر في غضونها كتاب الشعر والشعراء لابن قتيبة، وكتاب البديع لابن المعتز، وقواعد الشعر لثعلب، ونقد الشعر لقدامة بن جعفر .

وابن طباطبا شاعر يحس بالمعاناة التي يكابدها من يقرض الشعر وناقد متذوق متمرس بالنقد، متفهم لمسالك الشعر، يقف عند النصوص ليوازن ويقارن، ويستجبد ويستقبح، وهو أول ناقد جمالي عني بجوانب الجهال، ومناحي الحسن، حيث تحدث عن الموهبة الشعرية وصقلها، والصياغة وعناصرها المتمثلة في اللفظ والمعنى والصور البيانية، وظروف

القصيدة، وموضوعها، وصلتها بالحال.

لقد بدأ الحديث بأدوات الشعر فذكر منها التوسع في علم اللغة ، والبراعة في فهم الاعراب ، والمعرفة بالناس وأنسابهم ، والوقوف على مذاهب العرب في بناء الشعر ، والتصرف في معانيه في كل فن قالت فيه العرب وسلوك مناهجها .

وتحدث عن عيار الشعر أو علة حسنه فجعلها أن يبورد الشعر على الفهم الثاقب فما قبله واصطفاه فهو واف ، وما مجه ونفاه فهو ناقص والعلة في قبول الفهم الناقد للشعر الحسن الذي يرد عليه ، وتفيه للقبيح منه .

\* ان كل حاسة من حواس البدن إنما تتقبل ما يتصل بها مما طبعت عليه إذا كان وروده عليها وروداً لطيفاً باعتدال لا جور فيه . وبموافقة لا مضارة معها فالعين تألف المرأى الحسن ، وتقذى بالمرأى القبيح والأنف يقبل المشم الطيب ، ويتأذى بالمئن الخبيث ، والفم يلتذ بالمذاق الحلو ، وبمج البشع المر ، واليد تنعم بالملمس اللين الناعم ، وتتأذى بالخشن المؤذى » .

ا والفهم يأنس من الكلام بالعدل الصواب الحق ، والجائز المعروف المألوف ويستوحش من الكلام الجائر ، والخطأ الباطل ، فإذا كان الكلام الوارد على الفهم منظوماً مصف من كدر العي ، مقوماً من أود الخطأ واللحن ، سالماً من جور التأليف ، موزوناً بميزان الصواب لفظاً ومعنى وتركيباً اتسعت طرقه ، ولطفت موالجه فقبله الفهم وارتاح له ،

ا وعلة كل حسن مقبول الاعتدال كها أن علمة كل قبيح منه في الاضطراب والنفس تسكن إلى كل ما وافق هواها، وتعلق بما نخالطه الله المخلفة إلى تقرير الحقائق وهكذا نخلص من عبارات ابن طباطبا السالفة إلى تقرير الحقائق

التالية :

- الأولى : أن نظم الشعر عقلي .
- الثانية: أن تأثيره عقلي أيضاً لأنه مقصود بمخاطبة الفهم
   ووسيلته إلى هذه المخاطبة هي الجال أو الحسن لأن العلة في قبول الفهم
   الناقد للشعر الحسن أن كل حاسة تتقبل ما يتصل بها .

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٥٦

الثالثة: أن إلسر في كل جمال هو الاعتدال، والسر في كل قبح هو الاضطراب ولذلك لا يتحقق الجمال في الشعر إلا بالاعتدال، والمقصود بالاعتدال الانسجام القائم بين صحة الوزن، وصحة المعنى، وعذوبة اللفظ.

ويرى الدكتور إحسان عباس في تقرير ابن طباطبا ، أن الفهم هو القوة التي تجد في الشعر لذة مثلها أن كل حاسة تلتذ بما يلبها ، وتتقبل ما يتصل بها موقفاً يستوقفنا في تاريخ النقد العربي وهو الالحاح على فكرة المتعة المترتبة على الجهال في الشعر ، وأن تعريف العلة الجهالية بأنها الاعتدال دون أي عامل آخر ما يجعله يعد ابن طباطبا وأحداً من النقاد الجهاليين في هذا الموقف . (١)

كما يرى ابن طباطبا أن هذه المتعة التي يشعر بها الفهم الناقد للشعر سرعان ما تصبح وسيلة أخلاقية ، لأن ما يشعر به المتلق من اللذة تتجاوز حد الاستمتاع بالجمال وتصبح في نفاذها إلى الفهم كقوة السحر ويقدر أثر الشعر الجميل أن يستل السخائم ، ويسخى الشجع ويشجع الجبان » . وها نحن أولا نسوق أمثلة لما أورده ابن طباطبا من أشعار محكمة ، أي جيدة وجيلة :

#### أولا : قول زهير بن أبي سلمى :

وفيهم مقامات حسان وجوههم
وأندية ينتابها القول والفعل على مكثريهم حق من يعتريهم
وعند المقلين الساجة والبذل وإن جنتهم القيت حول بيوتهم عالس قد يشق بأحلامها الجهل سعى بعدهم قوم لكي يدركوهم فلم يفعلوا، ولم يكتموا، ولم يالوا وما يك من خير أنوه فاغا توارثه آباء آبائهم قبل

وهــل ينبــت الحــظي إلا وشـــيجه
وتغـرس إلا في منــابنها النخـــل
ثانياً : قول النمر بن ثولب :

لعمري لقد ألكرت نفسي ورابي ورابي مع الشيب أبدالي التي أبتدل فصول أراها في أديمي بعد ما يكون كضان اللحم أو هو أجمل يود الفتى طول السلامة جاهداً فكيف ترى طول السلامة تفعل ثالثاً : قول القطامي :

والعيش لا عيش إلا ما تقربه عيناً، ولا حال إلا سوف ينتقل والناس من يلت خبراً قائلون له ما يشتهي، ولأم الخطىء الهبل قد يدرك المتاني بعض حاجته وقد يكون مع المستعجل الزلل رابعاً: قول مروان بن أبي حفصة:

بنو مـطر يـوم اللقاء كأنهـم أسود لها في غيـل خفان أشـبل هم المانعـون الجار حـتى كأغـا جارهم بـين السهاكين مـنزل بهاليل في الإسـلام سـادوا ولم يـكن كأولهـم في الجـاهلية أول هم القوم إن قالوا أصابوا، وإن دعـوا أجا بـوا، وإن أعـطوا أطـابوا وأجـزلوا ولا يسـتطع الفـاعلون فعـالهم وإن أحسـنوا في النائبات وأجلـوا

ويختم ابن طباطبا هذه الأمثلة التي أوردها بقبوله : « فهاذه الأشعار وما شاكلها من أشعار القدماء والمحدثين أصحاب البدائع والمعاني اللطيفة الدقيقة تجب روايتها والتكثر لحفظها » .

ولا نعتقد أننا بجاجة إلى أن نضع بد القارى، على مواطن الجمال في هذه الأمثلة التي استجيدت من الشعراء والنقاد والدارسين قبل ابسن طباطبا وبعده لأنها تحمل عناصر خلودها على مر الزمن , ونقف لحظة عند أبيات ابن أبي حفصة التي مدح فيها بني مطر وصور شجاعتهم يوم لقائهم بالأعداء حين شبههم بالأسود التي تدافع عين أشبالها في الغيل وأنهم بالأعداء حين شبههم وقوتهم من أن يناله ضيم أو أذى ، وأنهم كانوا سادة في الجاهلية والإسلام ، وأنهم إذا قالوا أصابوا وإذا دعوا للنزال أو إغاثة الملهوف أو اجارة المستجير أو نجدة الضعيف أجابوا ، وإذا أعطوا قدموا أطيب ما عندهم ، وأجزلوا وأكثروا منه ، وأنه لو حاول غيرهم أن يفعل مثلهم الباءت محاولاته بالفشل .

وإذا تأملنا جمال الصياغة وجدنا فيها أحكام النسج بحيث لـ و حـ اولنا أن نقدم كلمة عن موضعها، أو نبدلها بكلمة أخرى لما استطعنا .

وفي البيت الرابع وهو قوله :

هم القوم ، إن قالوا أصابوا ، وإن دعوا أجا بوا ، وإن أعطوا أطابوا وأجزلوا

من حسن التقسيم بين الاصابة في الفول، والاجابة عند المدعوة والاطابة والاجزال، عند العطاء، ما يزيد من روعته، ويضاعف من حسنه في الموسيق والنغم.

وأبيات مروان بن أبي حفصة في مدح بني مطر جميلة وجيدة عقاييس النقد القديم والحديث لانها من حيث الشكل قوية الصياغة ، عكمة النسج ، عذبة الالفاظ ، ومن حيث المضمون فيها المدح بالشجاعة والسخاء والعزة ، والسؤدد والمجد ، وعراقة الأصل ، وفيها الصدق ، وهي وافية بالغرض الذي قبلت فيه .

وأورد ابن طباطبا بعد ذلك أمثلة وشواهد للاشعار الحكمة وستن العرب وتقاليدها ، والأبيات المتفاوتة النسج ، والأبيات التي أغرق قائلوها في معانيها كقول النابغة الجعدى :

بلغنا السهاء بجدة وتكرما وانا لنرجو فوق ذلك مطهرا

وقول زهير :

لو كان يقعد فوق الشمس من كرم قـوم بـأولهم أو مجـدهم قعـدوا

ثم تحدث عن الشعراء المحدثين الذين سلكوا سبيل الأوائل في المعاني التي بالغوا فيها والأشعار الغثة المتكلفة النسج والشعر الحسن اللفظ الواهى المعنى، والتشبيهات البعيدة والغلو، والمعاني المشتركة أو السرفات

والشعر القاصر عن الغايات، والشعر البردي، النسبج، وأوردَ لــه بعض الأمثلة بعد العبارة الآتية :

ا ومن الأبيات المستكرهة الألفاظ، القلقة القوافي، الرديئة النسج قليست تسلم من عيب يلحقها في حشوها أو قوافيها أو الفاظها أو معانيها».

ومنها أولا قول أبعى العيال الهذالي :

ذكرت أخبى فعاودان صداع البرأس والسوصب فذكر الرأس مع الصداع قضل أي حشو وزيادة لا داعى لها.

وثانياً قول أوس بن حجر :

وهمم لمقسل المال أولاد علمة

وإن كان محضاً في العمـــومة خــــولا فقوله المال مع مقل فضل لأن كلمة المقل تعني المقل في ماله . وثالثاً فول الأخو :

> ألا حبـذا أرض بهـا هنــد وهند أتى من دونها النـأي والبعـد فقوله البعد مع ذكر النأي فضل لأن البعد تعني النأي .

> > ورابعاً قول الأعشى :

فرميت غفلة عينه عن شاته فأصبت حبة قلها وطحالها

وتُكتفي بهذه الأبيات التي عاب نسجها ابن طباطبا ، وعلل لرداءة سجها .

وبعد فنعتقد أثنا قد ألقينا الأضواء على يعض الجنوانب الخمالية في النقد الأدبي عند العرب، وعلى الناقد الجمالي ابن طباطبا العلوي الذي جعل عبار الشعر، وعلة حسنه وجماله وروده على الفهم الثاقب فما رضيه واصطفاه ذلك الفهم فهو الحسن الجميل الكامل، وما بحيه ونفاه فهو القبيح الناقص والذي قرر أن الفهم يأنس من الكلام بالعدل الصواب الحق ويستوحش من الكلام الجائر والحطأ الباطل.

ما أعظم ابن طباطبا ناقداً ، وما أشد حاجتنا لدراسة مقايس الجال عنده وعند غيره من النقاد العرب الذين تعرضوا للغض من أقدارهم ، والطعن في موازيتهم النقدية .

ونختم كلمتنا بعبارة القاضي على بن عبد العزيز الجرجاني صاحب الوساطة التي يقول فيها : «وللفضل أثار ظاهرة فسنى وجدت وشوهدت فصاحبها فاضل ، فإن عثر له من بعد على زلة انتحل لله عدر صادق ، فإن أعوز قبل زلة عالم ، وقل سن خلا منها ، وأي السرجال المهذب » . علم النميات هو علم تعرف به أنواع النقود التي ضربت في أزمنة مختلفة وبلاد شتى وفي أيام ملوك وقياصرة متنوعين . والنميات جمع نمي ، وهي كما في القاموس صنحة الميزان أو الفلوس والدراهم التي فيها رصاص أو نحاس ، والواحدة نماء والجمع نمامي ، وهذه الكلمة متقاربة مع لفظة لها نفس المدلول في اللغين اليونانية واللاتينية ، ومنها أخذ الفرنسيون كلمة numismatique .

# العماة المعربية في مختلف العصور

بقلم: عبد العزيز بنعبدالله

ولم يكتب في هذا الموضوع من علماء الإسلام ومؤرخيه إلا أفراد قلائل منهم البلاذري في آخر مصنفه (فتوح البلدان)، والمقريزي صاحب الخطط في (رسالة في النقود الإسلامية) عني بشرها الشدياق، ثم أعبد نشرها عام ١٩٣٣م، (وهي تنم ما كتبه البلاذري)، وهناك كتاب ثالث هو الجزء العشرون من (الخطط التوفيقية المعددة) له على باشا مبارك أفرده للنقود العربية، فتم بذلك موضوع تلك النقود من صدر الإسلام إلى عام ١٢٨٢ ه (الموافق عام ١٨٦٥ م)، والكتاب الرابع موسوم به (تحرير الدرهم والمثقال والرطل والمكيال) تاليف مصطفى الذهبي الشافعي، وهنالك أيضاً أقوال متفرقة في كتب مؤرخين آخريس ك ابسن خليدون والقلقشندي.

أما فى اللغات الأجنبة ، فأهم ما كتب فى هذا الباب رسالة النفود لدم . دوساسي . وقبل أن نرسم لوحة عن تاريخ النقود العربية المغربية ، نرى من الواجب التمهيد ضا بلمحة في تاريخ النقود العربية وكذلك الأجنبية .

#### لمحة تاريخية

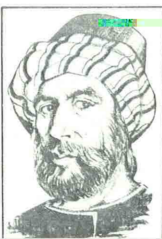
كان الناس يتعاملون أول الأمر بالمقايضة قبل أن يعرفوا النقود ، ويُقال بأن أول أمة تعاملت بالنقود هي اللوذية في مع القرد

السابع الميلادي ، وقد ذكر أنستاس الكرملي في كتابه (النقود العربية) أن بلاد فارس تعلمت ضرب النقود من لوذية على أثر تغلبها علم ٤٦٠ قبل الميلاد ، وكانت النقود ، في أول أمرها ، تضرب مربعة ثم جعلوها مستديرة ، وقد علم اللوذيون العالم النقود المقطوعة بحجم معين ووزن معين وطبعها بطابع الملك كفالة لفيمتها ، وهكذا شاع استعال النقود المقطوعة في جنزر المتوسط





ابن بطوطة ★ ♥



عِلة الفيصل العدد (١٣) ص ٥٩

واليونان وأوروبا ، وعندما غت ثروة أثينا واتسع إطار تجارتها كانت نقودهما تحتل مركزاً مهماً في الأسواق لا سيم في حوض المتوسط، ولم يستعمل الرومان النقود إلا حوالي عام ٣٥٠ قبل الميلاد حيث ضربوا نقوداً فضية على غرار الدراخة أي الدرهم اليوناني وصغروها إلى سدس حجمها الأصلي بعد استيلائهم على جنوب اليونان عام ٢٦٨ قبل

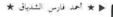
على أن القرطاجيين ، وهم من الجنس العربي لرجوع عنصرهم إلى الكنعانيين سكان فينيقيا (أي ساحل لبنان) ، هم أسبق الأمم إلى استنباط النقود الجلدية التي كانوا يستعملونها استعمالنا اليوم للأوراق المالية ، على أن أول أمة استعملت الأوراق البنكية في شبه شكلها الحالي هي أمة الصين كما أورد ذلك ابن بطوطة في رحلته حيث أشار إلى وجود (أوراق) بقدر الكف مطبوعة بطابع السلطان وإذا تمزقت حملها إلى دار السكة ليأخذ عوضها .

وكان الأنباط في جنوب شرقي الأردن قد اقتبسوا من اليونان ضرب النقود ، وأول من فعل ذلك منهم الحارث الشالث وكانت للدولة التدمرية نقود في أحد وجهبها صورة وفي الوجه الآخر أحرف ، أما العرب قبل الإسلام فإنهم كانوا يتعاملون بنقود كسرى أي الدراهم والدَّنانيرِ ، وكان الدرهم فضياً والدينار ذهبياً على الأغلب ووزنه مثقـال ، وكان إلى جانب هذين النقدين نقود نحاسية .

وروى عن الزمخشري أن الدينار قطعة من فضة وهو خلاف المشهور ، كما يدل على ذلك قول الشاعر الـذي شبه الـدينار بـالشمس والدرهم بالقمر:

#### ويظلم وجه الأرض في أعين الورى بلا شمس دينار ولا بدر درهـم

ويرى المقريزي أن النقود النحاسية لم تكن معروفة في القـديم ، وهــو خطأ لوجودها عند الرومان واليونان.







بكتابتها ونقوشها ، حتى إن خالد بن الوليد يوم ضرب باسمه نقوداً في طبرستان عام ١٥ أو ١٦ ه ، جعلها على رسم الدنانير الرومية . ويقول المؤرخ الألماني ميلر بأن خالداً أبق على أحد وجهي هذه الدنانير صورة الصليب والتاج والصولجان ونقش على الوجه الآخر اسمه اليوناني ، وقد لاحظ الأستاذ أنستاس الكرملي أن هـذا يتناقض مع ما قاله المقريزي من أن عمر بن الخطاب هو أول من ضرب النقود في الإسلام، ويريد الأستاذ الكرملي أن يستنتج من رواية (ميلـر) أن ضرب النقود باسمه كان من أهم الأسباب التي دعت عمر بن الخطاب إلى تنحيته عن قيادة الجيش ، وأن عزله كان بعد فتح الشام والقدس لا في واقعة الرموك ، والذي حمل الأستاذ الكرملي على هذا الاستنتاج كون خالد بن الوليد لم يكترث للعزل بـل ظـل على ولائـه لعمـر وحـارب في جملة الجند وهذا استصغار لإيمان خالد الذي كان يرى أن طاعة الخليفة ولو مخطئاً هي طاعة للرسول.

وكانت قيمة الدينار تختلف من ١٠ دراهم إلى ١٣ أو ١٥ درهماً

حسب خلوصها أو زيفها ، ويقدر الدينار بنصف ليرة فرنسية ذهباً أو نحـو

العشرة فرنكات ذهبية . وجاء في الخطط التوفيقية لعلى باشا مبارك

(ج ٤ ، ص ٤٦) أن قيمة الدينار هي خمسة عشر فرنكاً ذهبياً .

عرف العرب منها صنفين : الهرقلي أو الرومي ، والكسروي أي الفارسي . وقد ظل العرب بعد الإسلام يتعاملون بالنقود الرومية

والفارسية ، فلما ضربوا نقودهم أبقوها على شكلها الرومي والفارسي

وكانت الدراهم الفارسية ثلاثة أنواع منها البغلية ، أما الدنانير فقد

أما عبد الله بن الزبير فهو أول من ضرب النقود مستديرة في مكة المكرمة ، وضرب الأمراء والولاة في عهد الخلفاء نقوداً في طبرستان عـام ٢٨ ه، ولكن أول من ضرب النقود الرسمية عربية مستقلة في الإسلام وأوجب التعامل بها ، كما يقول الأستاذ الكرملي وأبطل استعمال النقود الرومانية والفارسية ، هو عبد الملك ابن مروان ، خامس أمراء بني أمية ، بإشارة محمد الباقر بن على بن الحسين ، ولكن ابن الأثير بنسب فضل هذا الرأى لخالد بن يزيد بن معاوية ، وقد عرفت دنانير عبد الملك بالدنانير الدمشقية ، وأمر عامله على العراق الحجاج بن يوسف الثقف بضرب الدراهم ، ثم صار أمراء العراق يضربون النقود لبني أمية . وفي معلمة الإسلام أن الحجاج اتخذ داراً للضرب وجمع فيها الطباعين ، فكان يضرب المال . . . ثم أذن للتجار وغيرهم أن تضرب لهم الأوراق واستغلها من فضول ما كان يؤخذ من فضول الأجر للصناع والطباعين.

وحينا غلب هارون الرشيد نقفور ملك البيزنطيين ، فرض عليه غرامة مالية ينقش على أحـد وجهـي نقودهـا (هـارون الــرشيد) وعلى الآخر (الأمين والمأمون). وقد استعمل العباسيون الحجارة الكريمة كما تستعمل الحوالات المالية اليوم.

والقيراط معرب كذلك عن اليونانية وكان وزنه بختلف بحسب البلاد ، فبمكة ربع سدس دينار (أي ١/٢٤) وبالعراق نصف عشرة (أي

عِلْةَ القيصل العدد (٤٣) ص ٦٠

رج٢٣) كما في القاموس ، ومن أغرب ما ورد في مجلة هسبريس (ج٢٣) سنة ١٩٦٣م) أن صلاح الدين الأيوبي ضرب عدداً من النقود الذهبية والفضية ليسحب من الرواج العملة الرجاجية التي كان الخلفاء الفاطميون قد اضطروا إلى استعالها .

#### النقود المغربية

ويجد الباحث نتفاً مبعثرة من تاريخ النقود المغربية في جملة المصنفات التاريخية والرحلات والتراجم ، إلا أن هنالك كتباً أفاضت في هذا الباب كرحلة الحسن بن محمد الوزان المعروف بـ (ليون الإفريق) ، وإذا أضفناإلى ذلك ما أورده ابن بطوطة في رحلت (ج ٤ ، ص ٣٣٦) والمقريزي وابن فضل الله العمري والزياني ، ثم ما جاء في مصادر أخرى ككتاب الميات والنقود الإسلامية للأستاذ سوفير Sauvaire (١٨٨٧ - ١٨٨٧ م) والعملة الإسلامية لـ مسي (١٧٩٧ م) وشينبي وبونفيل في دائرة المعارف النقدية (ص ١٧٩٥) وكذلك الماذج المحفوظة في المتاحف ودور الإثار بمكننا أن نرسم صورة عن النقود المغربية وتطورها وشكلينها وقيمتها خلال العصور .

وقد ذكر الأستاذ ماسينيون في التعليق الذي حرره حول رحلة (ليون الإفريق) بعنوان (المغرب في السونوات الأولى للقرن السادس عشر) (ص ١٠٠) لائحة لدور السكة في المغرب أيام الحسن الوزان، أي أواخر القرن العاشر مشيراً إلى وجودها بفاس (لسك الذهب والفضة)، ومراكش (كذلك)، وترنيت (الفضة)، وتيوت بسوس (الحديد)، وهسكورة (الذهب)، وأزمور (الذهب والفضة)، وسلا (الذهب والفضة كذلك)، ونون وسبتة (ما بين القرنين الحادي عشر والخامس عشر الميلاديين)، وسجلماسة (الذهب والفضة ما بين القرنين الحادي عشر والخامس والفضة ما بين القرين الحادي عشر والخامس عشر والخامس والفضة ما بين القرين الحادي عشر والخامس عشر والخامس والفضة ما بين القرين الحادي عشر والخامس والفضة والفضة ما بين القرين الحادي عشر والخامس والفضة والفض

غير أن العملة لم تكن إذ ذاك منتشرة في كل مكان ، لأن المقايضة كان لا يزال العمل جارياً بها ، وقد ذكر الحسن بن محمد الوزان أن الفضة لم تكن تستعمل في عصره بسوس ومصمودة وهسكورة وتادلا والحوز إلا حلياً للنساء لا للتعامل .

#### أنواع النقود في المغرب

وكان هنالك نوعان من النقود ، نقود حقيقية مسكوكة كالدينار الذهبي والدرهم الفضي والفلس المصنوع من معدن البليون ، ونقود معظمها غير موجود وإنما تتخذ أساساً ومقياساً لغيرها من النقود الموجودة ، مثال ذلك المثقال العربي الذي كان يساوي في القرن الشاني ما بين ١٠ و ١٥ أوقية وما بين ١٠ و ٢٠ موزونة ، ورغم أزمة الوفرة أو القلة التي طرأت على التتابع بخصوص الذهب والفضة بعد القرون الوسطى ، فإن قيمة الفضة الشرعية ظلت على ما كانت عليه في الصدر

الأول أي سبع قيمة الذهب ، في حين أن المعدنين كأدت قيمتها تتعادل بل تجاوزت قيمة الفضة قيمة الذهب على أثر اكتشاف معادن الاسريز ونضوب معين معادن الفضة القديمة .

وكانت بباب منصور العلج أيام السعديين بحكاس الربعة عشر مائة مطرقة تضرب الدينار دون ما هو معد لغير ذلك من صوغ الاقراط والحلي « (النزهة ، ص ٩٥) ، وقد عثر في أبي الجعد على اثنين وثمانين ديناراً ذهبياً ، ٢٨ منها تزن ٣,٨٠ غرامات (ترجع إلى عهد مولاي محمد المسلوخ) و ٥٥ قطعة من وزن ٩١، ٤ غرامات (عهد مولاي زيدان) أي أكثر من الوزن الشرعي الذي أوصله البعض إلى ٤,٤١٤ غرامات (راجع كتاب Berthes حول الغبات).

وقد أصبح للدينار بعد وقعة وادي الخازن نفاق لدي التجار والإنجليز الذبن اغتنموا هزيمة البرتغاليين لبيع منسوجاتهم بالذهب ومبادلتها كذلك بالسكر والجلود المدبوغة وملح البارود . وفي أيام العباسيين بلغ وزن الدينار ثلاثة غرامات ، ومنذ عهد المولى إسماعيل أبطل التعامل بالدينار الذهبى اللهم إلا ذلك النوع الصغير التابع الذي ضرب بالرباط عام ١٢٠٢ ه / ١٧٨٧ م ، والذي كانت قيمته تعادل أربعين (موزونة) . وهكذا انتهى عهد المغرب بالمثاقيل الذهبية التي استعيض عنها بمثاقيل قياسية من فضة ، فكان الدينار الفضى يزن ٢٨ غراماً ما بين سنتي (١١٧٤ \_ ١٢٠١ هـ) (١٧٦٠ \_ ١٧٨٧ م) ويساوي ريالا عام ١٢٦٦ ه/ ١٨٤٩ م، ويزن ٢٦ غراماً عام ١٣١٧ ه / ١٨٩٩ م ، وصار وزن المثقال القياسي يتناقص حتى بلغ ١,٧٨ غـراماً مـا بـين سـنتي (١٣٢١ ــ ١٣٢٣هـ) (١٩٠٣ ــ ١٩٠٥م) ، أما بالنسبة للدرهم فقد كان الدينار يساوي في الصدر الأول عشرة دراهم وستائة فلس ، وأيام المرابطين والموحدين مثقالا وعشرة دراهم ، وأيام المرينيين والسعديين والعلويين ١٥ درهماً . ولكن فقهاء المذهب المالكي يشيرون إلى اختلاف قيمة سعر الدينار تبعأ لموضوع الصرف، قال شاعرهم:

والصرف في الدينار (يب) فاعلم في دية عقد نكاح قسم

ملاحظين أن السعر هـو ١٢ (يـب) في الـديات والعقـود والأنكحة والقسم ، ويظهر أن اختلاف قيمة الـدينار راجع لخلوص هـذه العملة أو زيفها .

#### الدنانير

الدينار اليوسني: (المنسوب إلى الخليفة يوسف الموحدي) المن بالأمانة ، ص ٤٨٤ ، ابن خلكان (الاستقصا، ج ١ ، ص ١٦٤) .

الدينار المريني: تتجلى قيمته في قوته الشرائية ، حيث حج الشيخ زروق بمائة وسبعين ديناراً (الجذوة ، ص ٦٤) .

دينار ابن الطالب : هو الدينار الفاسي المنسوب لأحمد بسن محمد ابن الطالب أمين دار السكة بمراكش المتوفي عام ١٠١١ه/ م/ ١٦٠٢م ، الأعلام للمراكشي ، ج ٢ ، ص ٤٥ .

دينار جشيمة : (الن بالأمانة ، ص ٣٩٣) هـل تعني المزيفة (كيا في المعاجم) أم الفهبية عند كايانكوس (Gold Dinars) ابن عذاري ، ج ١ ، ص ٢ .

Provençal, Notes d'histoire almohade Hesp. TX 1930 p. 51 A.Bel; Centribution á l'étude des dirhems de l'Espagne Almohade Hesp. T XVI 1933 p. 7

الدنانير الفضية العشرية : (البيان المغرب، ج ٣، ص ٤١٤)، طبعة الرباط، ١٩٦٠م).

دينار يحيى المعللي بسبتة :

Mateu y Liopis - Dinares de YAHYA Al-Mu'lali de Cepta y mancuses barceloneses - Al-Andalus, vol XI, fax 2, 1946 id, vol XII, fax, 2, 1947.

الدينار الأندلسي : عام ١٣٧٨ ه/ ١٨٦١ م ، ذكر دوزي

Hist. des musul. d'Espagne. T I P. 282.

أن مسيحيي قرطبة أدوا يوماً من الأيام ضريبة فوق العادة بلغت مائة الف دينار وقومها بأحد عشر مليون فرنك بقيمة الصرف عام ١٨٦١ م، مقدمة ابن خلدون ، م ١ ، ص ٤٦٥ ، طبعة ببيروت . البيان ، لابن عذاري ، ج ٣ ، ص ٤١٢ ، طبعة الرباط . نزهة الحادي ، ص ٩٥ .

Massignon: Le Maroc dans les premières années du 16è S. 1906 p. 102.

دينار أبو المهاجر التابعي : الاستقصا، ج ١، ص ٣٥. الحلة السيراء، ج ٢، ص ٣٢٤، ط. ١٩٦٣م.

وكان الدينار يساوى :

١ \_ في الصدر الأول عشرة دنانير وستمائة فلس .

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٦٢

٢ ـ وأيام المرابطين والموحدين مثقالا وعشرة دراهم .
 ٣ ـ وأيام المرينيين والسعديين والعلويين ١٥ درهما .

#### الدراهم

أما الدرهم فهو عملة فضية أصلها يوناني (الدراحمة) ، وقد استعملها الفرس في ثلاثة أنواع منها البغلية ، وضرب الحجاج بن يوسف الثقني دراهم بالعراق ، وكان الدرهم البغلي يُساوي ثمانية دوائق والمغربي ثلاثة ، فأمر عمر بن الخطاب بالنظر إلى الأغلب في التعامل فحددت قيمة وسطى وهي ستة دوائق ، والبغلية نسبة إلى بغل وهو اسم يهودي ضرب تلك الدراهم (راجع البرهان القاطع ومجمع البحرين) .

وقد عثر في مدينة وليلي الإدريسية على سنة دراهم سكت في واسط (مقر الحجاج بن يوسف الثقني بين البصرة والكوفة) عام ٩٥ ه/ ٧١٣م، ودراهم ضربت في مدينة السلام عام ١٥٧ ه/ ٧٧٣م، وأخرى على نـوعين ضربت عـام ١٧١ هـ / ٧٨٧م، ودراهــم سكت باسم خلف بن الماظي عام ١٧٥ هـ/ ٧٩١ م، وأخرى ضربت في وليلي نفسها باسم المولي إدريس الثاني عام ١٨١ ه/ ٧٩٧م ، وأخرى باسم المولى إدريس عام ١٨٣ ه / ٧٩٩م ، وأخرى باسم قيس بن يوسف عام نيف ومائة وثمانين للهجرة نقش عليها : لا إله إلا الله وحده لا شريك له (مسبرس Hesperis ج ٢٣ ، عام ١٩٦٣ م) ، وبالعثور على درهم إدريسي يتأكد أن المغرب الأقصى هو أول بلد في المغرب العربي والأندلس سك الدراهم خلافاً لما ورد في تاريخ الذهبي من أن أول من ضرب الدراهم في بلاد المغرب هو عبد البرحمن بن الحسكم الأموى القائم بالأندلس في القرن الشالث وإنما كانوا يتعاملون بما يحمل إليهم من دراهم المشرق (الحاوي للفتاوي، للسيوطي، ج ١، ص ١٠٣).

وقد أمر المنصور السعدي بضرب السكة منحسة وسميت دراهم (تاريخ الدولة السعدية ، ص ٦٦)

Chrenique anenyme de La D.S.

وأول من أعاد تدوير الدرهم بالمغرب المامون الموصدي عام ١٢٦٦ ه ، ١٢٢٨ م ، وكان المهدي قد ضربه مربعاً (الأعلام للمراكشي ج ٦ ، ص ٣٨٦). وكان الدرهم يُعادل جزءٌ من عشرة أو ثالائة عشر أو خسة عشر من الدينار الذهبي تبعاً لخلوصها أو زيفها كما يُعادل الأوقية .

وذكر ابن بطوطة في رحلته (ج ، ص ١٧٩) أن دراهم المغرب صغيرة وفوائدها كثيرة (أي أن لها قوة اقتنائية كبرى كها يقول رجال الاقتصاد) وإذا تأملت أسعار المغرب مع أسعار ديار مصر والشام لاحفضل بلاد المغرب فالدرهم القضي بمصر كان يساوي إذ ذاك ستة دراهم من دراهم المغرب ، ومع ذلك فإن نفس العدد من الأوقيات من اللحم مثلاً ، كان يباع بمصر بدرهم وفي المغرب بدرهمين . . والفواكمة

أكثرها مجلوب من الشام وهمي كثيرة إلا أنها ببلاد المغرب أرخص ، وقد كان الفلس المصري يساوي ثمن الدرهم المغربي ، والرطل هناك بثلاثة أرطال مغربية . . وهكذا فبلاد المغرب كانت أرخص بلاد الله اسعاراً .

وقد ذكر الحضيكي في رحلته أنه كان على الحاج أن يصرف دراهمه بالذهب لأنه يروج في كل بلد « بخلاف هـذه الدراهم الإسماعيلية فرواجها في عمالة المغرب ، فإذا خرجت منها فلا تروج إلا ببخس » .

وقد أمر المولى محمد بن عبد السرحمن بضرب المدرهم الشرعي عام ١٢٨٥ هـ / ١٨٦٨ م ، والاعتاد عليه وحمده في المعاملات والانكحة والعقود وقد أرجعه بذلك إلى أصله الذي أسسه سلفه عام ١١٨٠ هـ / ١٧٦٦ م ، وقيمته عشرة دراهم في المثقال ويعاقب كل من خالف ذلك . (الاستقصا ، ج ٤ ، ص ٢٣١) .

و (الدرهم الحسني) أو (الحسني) فقط كان يساوي العشر الواحد من الريال (١/١٠) وقد أضاف المولى عبد العزيز إلى الدرهم أربعة نقود من (البرونز) هي الموزونة وقيمتها الاسمية سنتيم واحد والـوجهين، أيموزونتان اثنتان.

وكان الدرهم الفضى الصحراوي مربعاً في العهد الموحدي يتعامل به في الصحراء ولكنه في الغالب مدور الشكل يحمل في أحد وجهيه اسم مكان السك أو الضرب (تطوان أو الرباط أو مراكش أو فاس) وفي الوجه الآخر قيمته . وقد تم سك الدرهم المغربي الصحراوي في عهد السلطان مولاي الرشيد والمولى سليان ، وزيف وزنه من الفضة الذي انخفض إلى (غرام ونصف بدلًا من غرامين وربع الغرام) ، وكان الدرهم يحمل اسم السلطان الذي سكه ، وقد استمر هذا النظام إلى عهد السلطان الحسن الأول الذي ضرب العملة في أوروبا ورفع الوزن الشرعي للدرهم إلى (غرامين وربع الغرام) أي (٣٠) سنتها فرنسياً ، وقد ذكر ابن حوقل أن دار السكة كانت تضرب بالأندلس كل سنة ما قيمته ماثتا ألف دينار ، وكان الدرهم يُساوي ١/١٧ (جزء من سبعة عشر جزءٌ من الدينار) . (كتاب المالك والممالك ، طبعة Googe ، ص ١٩٤ . النفح ، ج ١، ص ١٣٠ . ووزنه بالأندلس ٣,٣ غرامات . راجع : الرطل W. Hinz - Islamische ... etc ) كما كان الدرهم يطلق أيضاً على ثوب من الحرير والقطن (رسالة الحسبة لابن عبد الرؤوف ، ص ٨٦ ، ودوري ، ج ١ ، ص ٤٣٨ ) ،

ـ « المراهم في أحكام فساد الدراهم » لأحمد بن عبد العزيز الهلالي ( الجزائة الملكية بالرباط) ٤٠٧٦ .

\_ رحلة ابن بطوطة ، ج ٢ ، ص ١٧٩ .

\_ الدرهم والدينار: مقدمة ابن خلدون ، ج ٢ ، ص ٤٥٦ ، الأصداف المنفضة عن حكم صناعة دينار الذهب والفضة » ألفه أحمد حدون الجزنائي في دار سكة أحمد الذهبي ووصف عملية سبك الذهب بهذه الدار وأحكام السكاكين . (نسخة بالمكتبة الكتونية بطنجة) .

- الدراهم السعدية (تاريخ الدولة السعدية ، ص ٦٦) .
- الدرهم في الأندلس (إسبانيا المسلمة ، ص ٧٦) ، (الموسوعة الإسلامية ، ج ٢ ، ص ٣٢٨) .
- الدرهم الشرعي في عهد السلطان سيدي محمد بن عبد الرحن العلوي (الاستقصا، ج ٤، ص ٢٣١),
- \_ الدرهم والدينار \_ صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في مدريد \_ ص ٦ ، عدد ١ \_ ٢ .
  - \_ أربعة قرون من تاريخ المغرب \_ مارتان ، ص ١٢ .

ثم صار الريال يساوي عام ١٩٤٩م ، ١٣ درهماً ونصف الدرهم و ٢٩٦٦ السأ، وفي عام ١٨٩٩م ، صار الريال يعادل عشرين قرشاً و ١,٢٩٦ من الفلوس ، وفي عام ١٧٨٨م ، ضربت في إسبانيا سلسلة من النقود المغربية وكانت هنالك نقود تسمى بالزلاغي تتجزأ إلى نصف فلس وثلثه وربعه وخسه .

وكان الديل (وهو تكبير دبلون عند الإسبان) يستعمل في فاس وهسكورة وتونس وتساوي قيمته عند كل من الميرينيين والحفصيين وبني الأحمر في غرناطة ما يعادل ١٣,٥٠ فرنكاً.

أما العملة التي كانت أساس التعامل بالمغرب في العهد الحسني فما بعد فقد وصفها الدكتور فسجيرير في كتابه (الدار البيضاء والشاوية عام ١٩٠٠م) حيث ذكر أن أساس نظام العملة كان هو المثقال المستعمل مثلاً في المعاملات العقارية والبيوع بالمزايدة والذي كانت قيمته تعادل ٣٠ سنتياً فرنسياً بالصرف الوقتي إذ ذاك ، وكان المثقال يصرف هكذا:

- المثقال = ١٠ أوقيات .
- الأوقية = ٤ موزونات .
- الموزونة = ٣ فلوس .
- الفلس = ٦ قواريط.

غير أن هذه النقود كانت مجرد عملة تقديرية للحساب ، أما العملة الرائجة فهي :

النقود الذهبية : اللويز ٢٠ فرنكاً فرنسياً . النقود الفضية :

- الريال = الدورو (الإسباني) = ٤ فرنكات.
- نصف ریال = ۲ بسیطات = ۲ فرنکات (او فرنکا او ۲۰ قرشاً).
  - \_ ربع ريال = فرنكاً واحداً ،
  - ـ ۱/۱۰ ريال = ٥٠ س إسباني = ٤٠ س فرنسي .
  - ـ ۱/۲۰ ریال = ۲۰ س إسبانی = ۲۰ س فرنسی .

#### عملة النحاس:

- ـ نقود إسبانية تساوي ١٠ أو ٥ س .
- ــ موزونة واحدة تساوي أقل من سنتيم .
  - فلس يساوى عشر موزونات .

# نجي رسي مرين

رري، ع عوب عوب به الخطاب و في الله عنه أنه قال المام سعر ما المعلم منه المليب تسمى وأحسن منه الصبر عن محارم الله . وعن سعيد بن جبير قال : الصبر اعتراف العبد لله بما أصيب فيه واحتسابه عند الله ورجاء ثوابه . وقد يجزع الرجل وهو يتجلد لا يرى منه إلا الصبر .

يقول الله جل شأنه ﴿ ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والثمرات وبشر الصابرين. الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون. أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ (١٠).

وقد ورد في ثواب الاسترجاع وهو قول الإنسان عنىد ابتىلاء الله لــه باختيار عزيز عليه مثلًا : إنا لله وإنا إليه راجعون ، أحاديث كثيرة منها مــا رواه أحمد بسنده عن أم سلمة قالت: أتاني أبو سلمة يوماً من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: لقد سمعت من رسول الله قولا سررت به . قال: لا يصيب أحداً من المسلمين مصيبة فيسترجع عن مصيبته ثم يقول : اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها إلا فعــل ذلك به . قالت أم سلمة : فحفظت ذلك منه . فلم توفي أبو سلمة استرجعت وقلت اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيراً منها ثم رجعت إلى نفسى. فقلت: من أين لي خير من أبي سلمة؟! فلما انقضت عدتي استأذن على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا أدبغ إهاباً لي ، فغسلت يدي من القرظ وأذنت له فوضعت لـه وسادة أدم حشوها ليف فقعد عليها فخطبني إلى نفسي . فلم فرغ من مقالته ، قلت يــا رســول الله : ما بي أن لا يكون بك الرغبة ولكني امرأة في غيرة شديدة ، فأخاف أن ترى منى شيئاً يعذبني الله به ، وأنا امرأة قد دخلت في السن وأنا ذات عيال . فقال صلى الله عليه وسلم : أمَّا ما ذكرت من الغيرة فسوف يذهبها الله عزُّ وجل عنك ، وأما ما ذكرت من السن فقد أصابني مثل الَّـذي أصابك ، وأمّا ما ذكرت من العيال فإنما عيالك عيالي . قالت فقد سلمت لرسول الله . فقالت أم سلمة بعد : أبدلني الله بأبي سلمة خيراً منه رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وروى الإمام أحمد عن أبي سفيان قال : دفنت ابناً لي فإن لني

القبر إذ أخذ بيدي أبو طلحة الخـولاني فـأخرجني وقــال لي : ألا

أبشرك ؟ قلت : بلى . قال : حدثني الضحاك بن عبد الرحمن بن عارب عن أبي موسى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : قال الله : يا ملك الموت قبضت ولد عبدي . قبضت قرة عينه وثمرة فؤاده ؟ قال : خمدك واسترجع . قال : ابنوا له بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد » (1) .

فالصبر فضيلة من أسمى الفضائل الإنسائية ، وهي مقياس صادق لحسن إيمان العبد وقوة صلته بالله عز وجل . ومن أجل علو منزلة فضيلة الصبر ورفعة شأنها ، فقد ذكرت في القرآن سبعين مرة ولم تذكر فضيلة أخرى بهذا المقدار .

ولقد قرن الله جل شأنه الصبر بالصلاة في قوله تعالى ﴿ واستعينوا بالصلاة بالصبر والصلاة ﴾ (٢) ، وفي قوله : ﴿ وأصر أهلك بالصلاة واصطبر عليها ﴾ (١) ، لأن الصلاة والصبر معاً ذريعة الاستعانة على ما يلاقي المؤمنون في طريق الحق من الشدائد .

قال أبو العتاهية في تفسير ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ أي استعينوا بالصبر على مرضاة الله واعلموا أنها من طاعة الله ، كما أن الصلاة من أكبر العون على الثبات في الأمر ، ولذا فإن الرسول صلى الله عليه وسلم كان إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة .

وروى ابن جرير بسنده أن ابن عباس رضي الله عنه ، نعي إليه أخوه وهو في سفر فاسترجع \_ أي قال : إنا لله وإنا إليه راجعون \_ ثم تنحى عن الطريق فأناخ (جمله) فصلى ركعتين أطال فيها الجلوس ، ثم قام يمشي إلى راحلته وهو يتلو ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين ﴾ .

كما قرن الصبر بالحق في قول الله سبحانه ﴿ وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ﴾ . لأن الداعين إلى الحق لا بدُّ لهم من التذرع

# 50 200

#### يقلم: د. محمد سيلام مدكور

بالصبر الذي يجنحهم القدرة على مواصلة السبر في طريق الدعوة . وطريق الدعاة إلى الحق غالباً مفروش بالأشواك ومليء بالمضايقات . فالله سبحانه يؤكد لنا أن الإنسان لفي خسارة وهالاك ، واستثنى من جنس الإنسان عن الخسران الذين آمنوا بقلوبهم وعملوا الصالحات بجوارحهم وتواصوا بالحق وهو أداء الطاعات وترك المحرمات وتواصوا بالصبر على المصائب والأقدار .

والصبر ملكة الثبات والاحتمال تهون على صاحبها كل ما يلاقيه ، وتربي في نفسه ملكات الخير ، فما من فضيلة إلا وهي محتاجة إلى الصبر ، ومتى رسخت ملكة الصبر في نفس الإنسان سمي صاحبها «صبوراً » أو «صباراً » ، ولا تتحقق هذه الملكة إلا بعد رياضة روحية وتعود نفسي . ولذلك فقد أمر الله تعالى بالصبر ، وإنحا يكون الامتشال لأمر الله بتعويد النفس على تحمل المكاره ومواجهة الشدائد .

وعلى ذلك جرى النبعي عليه الصلاة والسلام وأصحابه رضوان الله عليهم . فقد كان الصحابة كلم اشتد عليهم الأذى وضاقت بهم السبل لجؤوا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم فمسح على قلـوبهم الـوجلة بـالأمان وأسكن في نفوسهم الضجرة الصبر. فعن خبّاب بن الارت قال: شكونا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهـ و متـ وسد بــردة في ظـــل الكعبة . فقلنا : ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال : قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض، فيجعل فيها، ثم يؤق بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين . ويمشط بأمشاط الحديد مــا دون لحمــه وعظمه. ما يصدّه ذلك عن دينه. والله ليتمّنُ الله تعالى هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت فلا يخاف إلا الله والذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون (٦) . وهذا لون رائع من الصبر . هو الصبر على الأذي في سبيل العقيدة . وهو يحتاج إلى قوة من الإيمان عالية ودرجة مسن الإرادة صلبة ويتطلب فهمأ عميقاً لمنزلة الصبر من الإيمان ، ولعاقبة الصبر عند الله ، والذين يصبرون على الأذى في سبيل الله إنما يتـاجرون مـع الله " ألا إن سلعة الله غالبة . ألا إن سلعة الله الجنة " والله دائمًا مع الصابرين يمدهم بعونه إذا صار الصبر وصفاً لازماً لهم ، ويعدهم بالنصر والظفر إذا كان الصبر من أسلحتهم . ومـن كـان الله معينـه ونـاصره فـلا يغلبه شيء.

فقد جعل الله الصبر وسيلة للنصر على الأعداء ، كما جعله وسيلة إلى النصر على النفس الأمارة بالسوء حتى ترتدع عن ما حـرم الله وتشابر على

عمل الخير والبر وما يقرّب إلى الله عز وجل. وأكبر شاهد على ذلك ما حدَّث به التاريخ عن الأنبياء والمرسلين وصحابتهم والتابعين. لقد صبر هؤلاء، على معاملة أعدائهم، وما كانوا ينالونهم به من الأذى. ولم يكن ليثنيهم عن عزائمهم الصادقة في الدعوة إلى الحق. وفي هذا المعنى يقول الله سبحانه ﴿ ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ﴾ (٧).

ولقد كان ما لق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول الأمر حتى قبلوا دعوة النبي وانضموا إليه في طاعة الله شيئاً يعجز الوصف عن تحديده فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله .

وإن من سنة الله عز وجل أن الأعمال العظيمة لا تتم إلا بالثبات لها والاستمرار عليها وهذا لا يكون إلا بالصبر. فمن صبر فهو على سنة الله ، والله معه يؤيده ويرعاه . ولقد وصفت الإبات الصابرين المستحقين لبشارة الله بقولها ﴿ الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون ﴾ ولبس المراد من طلب الاسترجاع أن يتلفظوا بها كلهات على اللسان دون أن تختلط معانيها بالقلب بل المراد بهذا القول أن يعبر عن حالهم وعن إيمانهم العميق بأنهم من الله وإلى الله . نواصيهم بيده ومصيرهم إليه . فهو الذي بيده ملكوت كل شيء .

وحين ذلك ينطق اللسان بالكلمة بحركه إيمان بمعناها وتسليم بمغزاها ، وأصحاب هذا الاعتقاد والشعور هم الجديرون بالصبر إيماناً وتسليماً بحيث لا يسيطر الجنوع على نفوسهم ، ولا تثبيط الأحران هممهم ، بل تزيدهم ثباتاً ومثابرة وقوة يقين ، وذلك مصداق قوله تعالى ﴿ الندين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشؤهم فزادهم إيماناً وقالوا حسينا الله ونعم الوكيل . فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم هده .

ولا ينافي الصبر، ما يكون من حزن الإنسان عند نزول البلاء ، فالحزن غير الجزع . الحزن من الرحمة التي أودعها الله في نفوس عباده . ترقق مشاعرهم وتهذب نفوسهم ، وتعطف بعضهم على البعض ، والجزع ضعف يهز المشاعر وبحطم النفوس ويلذهب بصلابتها أمام النوازل ، وهو الذي يحمل صاحبه على ترك الأعمال المشروعة لأجل المصيبة والأخذ بعادات وأعمال مندومة ضارة ينهى عنها الشرع ويستقبحها العقل .

ولقد ورد في الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم بكى عندما حضر ولده إبراهيم الموت. فقيل له: أليس قد نهيتنا عن ذلك؟! فأخبر أنها الرحمة وقال: إن العين تدمع والقلب يحزن. ولا نقول إلا ما يسرضي ربنا وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون(١).

ولقد ذكر الله البلاء وبشر الصابرين عليه ، وذكر الوصف الذي يستحقون به البشارة ، وختم القول ببيان الجزاء المبشر به فقال : 
﴿ أُولَتُكَ عَلَيْهِم صَلُواتٌ مِن ربِهِم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ .

فأما الصلوات فهي حسن رعاية الله لهم في الدنيا بالتخفيف عن مشاعرهم وتسكين نفوسهم ، وهي إعلاء منزلتهم في الاخرة بغفران ذنوبهم والتكفير عن سيئاتهم ، فلقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم مرة لأبي بكر : يا أبا بكر الست تصاب ؟ الست تحزن ؟ اليس تصيبك اللاواء \_ أي السدة \_ ، قال نعم ، قال : فهذا بهذا . أي أن المصيبة التي تلم بك والحزن الذي يسكن قلبك ، والشدة التي تواجهك . كلها من موجبات رحمة الله إذا قابلها الإنسان بالصبر والرضا بقضاء الله .

وأما الرحمة فهي ما يكون لهم في المصيبة من حسن العزاء وبرد الرضا والتسليم بالقضاء ، وهي رحمة يشعر بها المؤمن الصابر حين ينزل الله عليه سكينته وأمنه فيرى أن قدر الله غالب وأن كلمة الله نافذة وأن نعمة الله منح إن شاء رحبها وإن شاء سلبها .

والذين يعقلون ذلك هم المهتدون إلى ما ينبغي عمل في أوقات المصائب والشدائد إذ لا يستحوذ الجزع على نفوسهم ، ولا يذهب البلاء بالأمل في قلوبهم ولا يحل الحزن محل الإيمان في صدورهم فيكونون هم الفائزين بخير الدنيا والراحة فيها ، المستعدين للسعادة الآخرة بغلو النفس وتزكيتها بمكارم الأخلاق وصالح الأعمال .

والمؤمن مأجور على الصبر في الضراء كما هـو مأجور على الشكر في السراء . لأن الصبر والشكر كليها تعبير عـن إيمان الإنسان بإرادة الله وتسليم لمشيئته ، فهو يصبر على البلاء لأن الله يريد أن يبتليه وهو يشكر عند النعمة لأن الله يريد أن ينعم عليه ... وهـو في كلتا الحالتين مأجور . عن أبي يحيى صهيب بن سنان رضي الله عنه قـال : قـال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " عجبنا لأمر المؤمن . إن أصابته سراء إن أمره كله له خير . وليس ذلك لأحـد إلا المؤمن ؛ إن أصابته سراء شكر وكان خيراً له ، وإن أصابته ضرًاء صـبر فـكان خـيراً لـه " رواه البخاري .

على أن من أجلَ مراتب الصبر وأعلاها منزلة عند الله . . الصبر عند الموت وفراق الأحباب لأن الموت حق يمتحن به الله إيان المؤمنين وهو سبحانه ﴿ خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ﴾ وإذا كان في الموت مرارة الفراق ولوعة الوداع فإن في الصبر عليه يرد الراحة وأنس اليقين .

وسيظل الموت كلمة الله القائمة على رؤوس الأحياء لا يستطيعون لمه دفعاً ولا يجدون عنه محيصاً وهو انتقال من دار فناء إلى دار خلود وبقاء فإذا لم يكن من نزوله بد فليكن عند نزوله قلب مؤمن بالقضاء ونفس خاشعة تسكن عند البلاء، وتسليم كامل لله الذي له ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده باجل.

وهذا التسليم يتحول إلى سخط في نفوس الجازعين ويتحول إلى رضا في نفوس المؤمنين ولكن كلمة الله نافذة لا يردها سخط ولا ينفعها رضا وإن عظم الجزاء مع عظم البلاء فإذا أحب الله قوماً ابتلاهم. فمن رضي فله الرضا ومن سخط فله السخط.

والمؤمن كغيره من الناس يدركه الضعف البشري فيبكي ويحزن عـن

المواجهة الأولى لألم الفراق ولكنه بعود بعد ذلك إلى إيمانه ، فيستظل بقدر الله ، ويسلم بقضائه ويفر من لهيب الجزع إلى جنة الرضا ، حيث هي السلوى عند المصية والفزع عند وقوع البلاء فإذا جهل الإنسان عند وقوع السلوى عند المصية فليرشده أخوه وإذا نسي فليذكره . فخير الاصحاب \_كها يقول نبينا صلى الله عليه وسلم \_ من إذا ذكرت الله أعانك وإذا نسبته ذكرك . ولقد روي عن أنس رضي الله عنه أنه قال لما ثقل النبي صلى الله عليه وسلم جعل يتغشاه الكرب . فقالت فاطمة رضي الله عنها : واكرب وسلم جعل يتغشاه الكرب . فقالت فاطمة رضي الله عنها : واكرب أبتاه . فقال : ليس على أبيك كرب بعد اليوم . فلها مات قالت : هيا أبتاه أبتاه جنة الفردوس مأواه . يا أبتاه . إلى جبريل فنعاه . . ا رواه البخاري .

وما دام الصبر عند الفراق تسلياً بقضاء الله وتعبيراً عن الرضا بمشيئته ، فإن الله يعوض صاحبه راحة في الدنيا لا يحس بردها المتبرمون وأجراً في الآخرة لا يناله المتقون . فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : "يقول الله تعالى ما لعبدي المؤمن عندي جزاء ، إذا قبضت صفية من أهل الدنيا ثم احتسبه ، إلا الجنة " رواه البخارى .

اللهم ألهمنا الصبر واملأ نفوسنا به واكتب لنا ثـوابه والـرضاء بحــا. يتطلب الصبر . . وهب لنا من لدنك رحمة .

#### الهوامش

- (١) سورة البقرة ، الآيات ١٥٥ ــ ١٥٧ .
- ( Y ) نفسير القرآن العظيم لابن كثير، المجلد الأول، ص ١٩٨.
  - ( ٣ ) سورة البقرة ، الآية ٥٤ .
  - ( ٤ ) سورة طه ، الآية ١٣٢ .
  - ( ٥ ) سورة العصر ، الآية ٣ .
  - ( ٦ ) أخرجه البخاري وأبو داود والنسائي .
    - ( V ) سورة الأنعام ، الآية ٣٤ .
  - ( ۸ ) سورة آل عمران ، الآية ۱۷۴ / ۱۷۳ .
    - ( ٩ ) رواء الشيخان من حديث أنس.
    - (١٠) سورة الرعد، الآية ٢٢\_٢٤.



#### شعر: أحمد مجد آل خليفة

لها الروض مهد والخمائل معهد مواكبها حيث السربيع المغسرد وصفق بالبشرى الخيال المشرد وصاغ حواشيها الجمال المجسرد فيسحرهم من موكب الغيد مشهد إلى ملتق العشاق في السفح موعد فيبدع في ناي الصبابة منشد وينشال في السروض العبسير المبسدد طروب يغنى بالهوى ويغررد به وينال القلب ما كان يقصد ب كل قلب في الطبيعة يسعد فيغمرها منه الحنان المؤسد كما هـل في الأفاق بالنور فرقد فأثملنا منها الرحيق المبرد ومتكأ زاو وصرح ممرد رياض بها من خمرة الحب مورد وراع وقطعانً وناي مغرد تُرى ما نرى ذا اليوم فجراً ونشهد؟ وغاداتها عن سحرها تتجزد فكل فواغيها لجين وعسجد يعب من الحسن اللذي ليس ينفد

حسانٌ تغنى في الربيع وتنشلد تهيم على خضر الـــروابي وتلتق تراقصت الأحلام في موكب السنا مواكب وشاها الربيع بسحره يطوف النشاوي الهازجون على الرب مواكب غيد صادحات أق بها تُغني بأحلام الشباب مع الهـوى وتهتز ريضان المروج بشاشة تمازجت الألحان في ناي شاعر في الربيع تحلم الروح بالمني هو الحب في دنيا الربيع مباهجُ تموج العذارى الفاتنات بركبو تهل زرافات عليه بسحرها جنان تـراءَى في الــربيع جمــالها هنا ربوة فيها الحبون عكَّفُ جرى السلسبيل العذب فيه وصفقت على كل تــل. شــاعر وربـــابةً تساءلت الرعيان فجراً على الربي؟ نرى الأرض نشوى في التلاقي وزينة مروج يحار الفكر في كنه سرها يهيم بها عبر الرؤى كل عاشق



بقلم: د. محمودالحاج قاسم محمد

لقد كنا ، وحتى عهد قريب ، نجحد ميراثنا العلمي منشغلين بالبضاعة الحاضرة ، متحرجين من الالتفات إلى مخطوطاتنا العلمية ، تاركين للغرباء أن ينشغلوا بها ويعدوا الدراسات عنها ويحققونها وينشرونها في صور شتى ، بعضها صحيح وأكثرها زائف عبث به الهوى والتعصب وسوء الفهم والإدراك . ونادى المنادون من الغيورين من أبناء هذه الأمة أننا أولى من غيرنا بدراسة تاريخنا العلمي الذي هو مصدر فخرنا في حاضرنا وماضينا ، ومعرفة عباقرتنا ونوابغنا ممن كانوا ولا يزالون ، ينابيع العلم والمعرفة مها تغيرت الأحوال وتباعدت الأعوام .

ووجد هذا النداء اهتاماً خاصاً من الحكومات والهيئات العلمية العربية ، فتشكلت الجمعيات وتأسست المعاهد المعنية بالتراث العلمي العربي في أكثر من قطر عربي ، كما حققت الخطوطات وعملت الدراسات المختلفة ، وكان للدراسات الطبية في بعض الفروع الحظ الوافر ، إلا أن طب الأطفال ، على ما أعتقد ، لم ينل ما يستحقه من البحث والتحقيق . ولما كنت طبيباً للأطفال وأحد المعنيين بتاريخ الطب العربي الإسلامي ، شعرت بعبء المسؤولية ، وآليت على نفسي أن أمضي قدماً في البحث والتحقيق في هذا الفرع المهم من فروع تاريخ الطب .

فبعد طبع كتابي «تاريخ طب الأطفال عند العرب» أكملت غقيق كتاب «تدبير الحبالي والأطفال والصبيان وحفظ صحتهم ومداواة الأمراض العارضة لهم «لؤلف» «أهد بن محمد ابن يحيى البلدي» (\*) ، استجابة لنداء الواجب في إحياء الصورة

المشرقة في تراثنا الطبي لتكون البرهان الساطع ، على أن الأطباء العرب عندما نقلوا طب الأطفال كغيره من العلوم عن من قبلهم ، لم يكونوا مجرد قنطرة عبر عليها العلم ليصل إلى عصر النهضة العلمية في أوروبا كما يدعي البعض ، بل اتخذوا لأنفسهم نبراساً علمياً تميز بالملاحظة المدقيقة والاستقراء والرصد والتتبع وإجراء التجارب ، وتمخض كل ذلك عن تقويم القديم وإضافة الكثير مما جادت به عبقرياتهم وخبراتهم ،

سنتناول هنا الأسلوب العلمي الذي سلكه البلدي في كتابه آنف الذكر ، ولن نتطرق إلى محتويات الكتاب وما احتواه من علم غزير في مجال العناية بالحامل والطفل من الناحية الجسمية والنفسية والتربوية ، ومعالجة الأمراض التي تصاب بها الحامل والطفل ، حيث تحدثت عن ذلك في مجالات أخرى .

بسب الدائر عن الرفسيم تأب نذير الحالي والاطف ل والصب إن وحفه مخبئ ومراوات الامراعي ألعار خة للم صفه عبرك يبدنا الوزيرالا جل الفرج تعيقوب بن طالارية ووادام علوه ومنى كوا محدين محدين كحرالب دى المتطب الحرف إرالاز في نزيرالم في والاطفال و الا بهنيه و مراوات مايوهن من الاعرامي ولامراهي فنيم و ذكر ما يني ن تبغدم مذكره في يزه إلمقالة وي تسنع على سجة وتمسين بالمستفوات مديرالاطفال والصِّان ولتر متِّم و محقظ بحرَّسننه و مداوت الا مردمن البِّيّ بحر من العلميس كمنة ببريخ بعر ولا مداواتهم كدرورت سواتم سب في ان من اصل الامور والجدما في مزير الاطفال والضيال صفامخت التقدم مبتد برالحبالي عن في ان تدبيراني لي في حفظ صفتن و مدا وانهني . ا رين وكذنك ليجب أن يسك فينق طراع خاص مفردا يوم بعصر من مزما يرخل عليهَ أَوْعَلَى اجْنَهُنْ ﴿ فِي انْ التَّهِيرِ فِلاَ عَدْيَةٍ وَالاخْتِرِيَّةِ فِي لَكِي لِي وَاللَّهُ الضَّبِ ان مراواته مبغز ان يوزع الإب العيكس ك ما قد مهَّدت البَّرِّيز لعجهًا وتحاكيًّا رسه مزر كن استفالها به همر في معثه همراة التي تعبل الجب وبي التي كب ان بيغ ميها في هلب الولم و في العثرير الوافق لمن ارا د له يوخ له وله ذكر في التَّرير الوفيَّ رِع وله الذي بولد *حث فيها به في* انّ الدّير الراق لبّ ت النظيمة في أوَّ الأعانة عِلا لَعَبِل عِنْهِ أَن بَعِنْ غَلَا وَمَاتُ تَكُثَّة فَبِالْكِياعِ وَمُعَهُ وَلِيدُهُ ﴿ مَ أَلَثَّتُهُ صدو الزم لعِنْولْ الْمُفَلِّمُهُ وَعُامِ الحبل كي فع القَرْسِراتُنبِين عالمبل وثنات الفَلَّمَةُ وَأَلَّمُ مَرْبِعِينَ وَمِعْرِهِ بِأَنْ فَوَالْعِيهِ مِنْ الدَلْمَ عَلَيْهِ وَالرَاهُ الى ما بِبِ فَي مِنْ الدَلْمَ عَل مُرْبِعِينَ وَمِعْرِهِ بِأَنْ فَوَالْعِيهِ مِنْ الدَلْمَ عَلَيْهِ وَالرَاهُ الى ما بِبِ فَي مِنْ الدَلْمُ عَل ره وترکسباو منتقه حبل فی اول ما بگون من الجین بد فی مزاج او جنه بیر

يستطيع القارئ لنصوص كتاب «تدبير الحبالى والأطفال والصبيان » أن يتلمس مذهب البلدي في طريق البحث العلمي بوضوح ، فهو في بداية الكتاب يضع الأساس الفلسني لطريقته في المعالجة والتدبير والتأليف يقول في الباب الأول من المقالة الأولى : «فأما تدبير الأطفال والصبيان وتربيتهم وحفظ صحتهم ومداواة ما يعرض لهم من الأمراض ، فليس ينبغي أن يكون تدبيرهم كتدبير غيرهم ولا مداواتهم كمداواة سواهم من ذوي الأسنان ، فأمر بين الظهور قياساً وحساً .

أما القياس فالذي يخصهم من الخلاف في مزاجهم ولضعفهم في قواهم وأفعالهم الطبيعية منها والنفسانية ، ولقلة اعتيادهم للأمور وعدمهم الأسنان والأضراس ، ولأنهم لا يقوون من هضم الأغذية والأشربة والحركات وغير ذلك مما يكون به التدبير والمداواة على ما يقوى عليه غيرهم من ذوي الأسنان .

وأما الحس فالذي نشاهده من الحال فيا يجري عليه من الأطفال في تدبيرهم وأغذيتهم وتدرجهم فيها من الألطف الذي هـولـبن الأم إلى الأغلظ الذي هو اللحم وما يجري مجراه على تدرج وترتيب وطول من الزمان ، وإنا لم نر أحداً قط اجترأ على إعطاء طفل ولا صبي صغير دواءً كثيراً ولا سقاه مسهلاً ولا فصده ولا استعمل فيه شيئاً مما كان يستعمل في المستكلين وغيرهم من ذوي الأسنان ، وكذلك يجب أن يكون

تدبير الأطفال والصبيان في تربيتهم وحفظ صحتهم ومداواة أمراضهم التي تعرض لهم تدبيراً مفرداً فيهم وخاصاً ملائماً لطباعهم ، ينتفعون به في أمررهم ويؤمن معه من ضرر يدخل عليهم لضعفهم وقصور قواهم وقلة اعتيادهم فهم الأمور الخارجة منهم مما يشهد القياس بصحته والتجربة بمنفعته ، وما سطره المتقدمون وصحت تجربته إلى غيره مما قد جربناه بعدهم واستعملناه معهم "(1).

وفي الباب الرابع من نفس المقالة ، يـؤكد نفس المعنى بقـوله : «فقد ينبغي أن يكون ما يستعمل في تـدبيرهم ومـداواتهم من التـدبير بالأغذية والأشربة والأدوية وجميع ما يستعمل فيهم مع إيجاب القياس لاستعماله فيهم مما شهدت التجربة بنجحه فيهم وموافقته لهم ولصـحته في مدواتهم ، وأنه ليس عليهم منه ضرر ولا في استعماله حظر ، وبحسب ما

رسمه من ذلك أفاضل المتقدمين من الأطباء والفلاسفة الأولين ، وذوي النظر والثقة من المتأخرين ، وما جربناه نحن مراراً فوجدناه نافعاً منجحاً ، فإنه لا شيء أوفق ولا أبلغ ولا آمن في حفظ صحته ومداواة مرض ما شهد له القياس والتجربة بالنجح والصحة والأمن والسلامة ،

هذا من المستكلين من الناس فكيف في الحبالي والأطفال الصغار الضعيفي القوى ، ولذلك قال فإني قاصد في جميع ما أنا مستعمله في كتابي هذا من غذاء أو شراب أو أدوية أو تدبير أن يكون القياس له ويكون مع ذلك مما قد جرب ووثق به وبالله التوفيق "(\*).

فالمتمحص لهذه الأقوال ، والمتتبع لأقواله الأخرى في الكتاب ، يخرج بنتيجة حتمية على أن البلدي كان يسير على نمط يشبه الطريقة العلمية الحديثة ، وخط سيره كان مبنياً على أسس رصينة هي :

#### التحصيل النظري

اللجوء إلى التحصيل النظري والاستفادة من علوم السابقين وبحوث العلماء المعاصرين في تلك العلوم ولزوم الرجوع إلى المراجع الأصلية في النقل لأي عالم يريد أن ينال نجاحاً علمياً في أي عمل ، ناهيك عن علم الطب الذي هو حصيلة خبرات أجيال وأجيال ، هذا ما أكده «البلدي» في مواضع عديدة من كتابه ، فاستشهد كثيراً باقوال السابقين ، ونقل عن أغلبهم مدللاً على سعة اطلاعه واستيعابه الواعي وتفهمه الكامل



★ الصفحة الاخيرة من الخيطوطة نفسها ★

لكل المصادر المتوفرة في زمانه ، وبذلك أصبح كتابه خير مرجع لن يريد أن يعرف ما كتبه السابقون في هذا الموضوع عمن فقدت كتبهم الأصلية مثل روفس الأفسيس ، كما يقول مانفرد أولمان توبنكن (٢) . وللبلدي في النقل صفات لا بد من التوقف عند كل واحدة منها .

فالأمانة العلمية صفة بارزة لدى « البلدي » فقد بلغ شأناً عظياً في جمعه بين النقل العلمي والأمانة العلمية ، فلا نجده يذكر قولا لأحد إلا ويذكر صاحبه مع الإقرار بفضله واحترام رأيه وإن لم يعرف قائله ذكر أنه لبعض الأطباء . على سبيل المثال لا الحصر ، قوله عن أحدهم مع تشككه بما عرضه : «وتشككي في ذلك إقرار مسيح له بباب مفرد وإفرازه إياه من الكلام المتقدم وعلى قرب منه وتخصيصه إياه بأنه داء يقال له العطاس . . . » ، إلى أن يقول : «هذا قريب فيجب أن نقره لذلك على ما قر الرجل عليه ، إذ كان من الفضل والفهم وجودة المعرفة على ما لا يدفع عنه ولا ينكر منه » (1) .

إلا أن عدم التقيد بآراء السابقين هي الأخرى صفة ملازمة له ، فنجده على الرغم من احترامه لآراء السابقين ، وثقت بالأطباء اليونانيين لم تكن لتمنعه من الاعتراض على بعض آرائهم يفندها تفنيداً يدل على ثقة في النفس وتمكن في الصناعة وخبرة عالية . فشلا ، في الباب الثالث عشر من المقالة الثانية ، يؤكد بأن ملاحظاته الشخصية اثبتت خلاف رأي أبقراط يقول : «وليس ينبغي أن يفهم من أبقراط ههنا دائماً لكن على الأمر الأكثر ، لأن رأينا من عرض لهم الصرع ممن تجاوز الأربعين والخمسين فنهم من برأ منه براءً كاملاً ومنهم من كان لا يعرض له إلا في زمان طويل "(\*).

موضع آخر يقول : «فهذا ما ذكره أبقراط وغيره من أفاضل الفلاسفة المتقدمين من الأمراض التي تحدث بالأطفال والصبيان في أكثر الأمر ،

فأما ما يعرض ويحدث مما لم يذكروه فسنتتبعه من مواضعه ونضيفه إلى ما ذكروه من ذلك ونذكر أسبابه وأصنافه والعلامات الدالة منها ولا نـترك شيئاً مما يختص حدوثه بالصبيان إلا ذكرناه بجهدنا وطاقتنا وحسب تـوفيق الله لنا» (1)

كما نجد البلدي يستطرد في الحديث موجهاً النقد لجالينوس وغيره من الأطباء عند التحدث عن أمراض الجدري والحصبة والحميقاء على نحو يشهد له بدقة علمية منهجية (٢).

#### المنهج التجريبي

إن من حق «البلدي» علينا أن نسجل له منهجاً تجريبياً رسمه لنفسه في القرن الرابع الهجري ، وهو منهج لو كتب بلغة عصرنا وفصل فيه القول قليلاً ، لجاء من نتاج الحضارة المعاصرة . ذلك لأنه منهج اعتمد العناصر الأساسية للبحث العلمي والتي هي : الاستقراء والقياس والمشاهدة أو التجربة والتمثيل . فقد قرأنا في بداية حديثنا منهجه التجريبي المتكون من : ١ - الحس ، ٢ - القياس التجريبي المتكون من : ١ - الحس ، ٢ - القياس

على أن الأمر عنده لا يقتصر على ما ذكرناه ، بل إنه بردد في مواضع عديدة من الكتاب ما يؤكد هذا المنهج مثل عبارة : «وهذا مع ايجاب القياس فإن التجربة تشهد في صحته» (^) . «والعيان يكذبهم » (أ) . «وما أحفظ أني رأيتها » (()) . «كما قد رأينا » (()) .

إن هذه العبارات وغيرها إن دلت على شيء فإنما تدل على المراقبة والمشاهدة والخبرة والتجربة وإخضاع كل ذلك للشروط العلمية على الرغم من صعوبة استيعاب العلوم الطبية كها هو معلوم للمنهج العلمي لعدم إمكان إجراء التجارب التي تلحق ضرراً ، ولكون الإنسان كأي كائن حي يحوي بين جنباته آلاف المتغيرات التي يستحيل معها المتحكم عند دراسة تأثير علاج ما أو تصرف معين .

#### المنهج التصنيفي

لقد كان البلدي واحداً من العلماء العرب الذين اجتهدوا دونما كلل إخضاع مشاهداتهم وخبرتهم للشروط العلمية وتدوين ما يصلون إليه ومنهجه في التأليف شمل ثلاثة أمور جوهرية :

1 \_ تعريف الألفاظ: لقد بلغ في ذلك مبلغاً بعيداً من الدقة العلمية عندما أدرك أهمية تجديد المعاني الواردة في كتابه ، فنجده يصر على التعريف الدقيق ، شارحاً الغامض ومؤولا المتناقض منه في كثير من المواضيع ليصطنع المصطلح العلمي الذي يجيء موافقاً ما يعرفه أو يحدسه

من مسببات ، وما يمكن أن يـترتب على ذلك التعريف مـن مـدلولات بالنسبة للعلاج ومستقبل المريض .

٧ ــ التصنيف العلمي: ولم يفت البلدي ما للتصنيف العلمي من أهمية بالغة في البحث العلمي ، بل أدرك الأهمية الأكاديمية البحتة لحسن التنظيم والتسلسل في تسجيل المادة العلمية إضافة للفائدة التطبيقية العملية ، فقسم كتابه إلى ثلاث مقالات وكل مقالة إلى أبواب ، تناول في المقالة الأولى الأمور المتعلقة بالأم الحامل والجنين ، وتناول في المقالة الثانية الأمور المتعلقة بالعناية بالطفل وتربيته ، والمقالة الاخيرة خصصها لأمراض الأطفال ومعالجتها .

وهناك أمثلة يحويها الكتاب تؤكد التزامه بالتصنيف العلمي كحديثه عن العلامات الدالة على سلامة الجنين قبل الولادة وعندها ، ونصائحه للحامل وأسباب تعسر الولادة ، واختلاطات الولادة ، وتعليله لأسباب البكاء عند الطفل وكلامه عن التشنج وغيرها كثير لا يتسع بن من وسم المناب .

\* - عدم الإطالة وترك التكرار إلا فيا غس الحاجة إليه إدراكاً منه لما للإطالة والتكرار في المؤلفات الطبية العلمية من مضيعة للوقت ومدعاة للملل ، ونجد تأكيدات في مواضع كثيرة من الكتاب على ذلك ، فعلى سبيل المثال يقول : «ولولا خشيتي من إطالة الكتاب ، وأن ذلك ليس من غرضي ولا مما قصدت له فيه ، لتكلمت فيه أجمع ، ولولا أن يكون الكتاب خلواً من ذكره فإني أذكر الأصول " (11) .

#### الشمولية في الموضوع

إن كتاب « البلدي » يعتبر في نظرنا ، أكمل وأشمل ما كتب من قبل الأطباء العرب والمسلمين في طب الأطفال وذلك :

١ ـ لاحتوائه على مسألة العناية بالأم الحامل والولادة بجانب العناية بالطفل من الناحية الجسمية والنفسية والتربوية خلافاً لما كتبه الآخرون . فرسالة الرازي في طب الأطفال مع كونها ، باتفاق المؤرخين ، تعتبر أول مؤلف في طب الأطفال سلك فيه الرازي مسلكاً متميزاً بفصله أمراض الأطفال عن الأمراض النسائية ، إلا أن الرسالة تفتقر إلى مسألة المامة متعلقة بالطفل ألا وهي العناية به ، سواء أثناء الحمل أو بعد الولادة ، وتربيته النفسية وتعليمه . ومع جودة ما كتبه أحمد بن محمد الطبري في كتابه المعالجات البقراطية ، وابن الجزار القيرواني في كتابه المعالجات البقراطية ، وابن الجزار القيرواني في كتابه شلطة الصبيان وتدبيرهم ، وعرب بسن سعد القرطبي في كتابه خلق الجنين وتدبير الحبالي والمولودين : عن كيفية العناية بالطفل والمرضع وتربية الطفل ، إلا أن كتاباتهم جاءت مختصرة ولم يحيطوا بالموضوع من كل جوانبه كها فعل البلدي في كتابه .

ورب قائل يقول بأن كتابه لا يفوق كثيراً ما كتبه ابن سينا ، إلا أننا إذا أخذنا بنظر الاعتبار كون ابن سينا جاء بعده وأن كتاباته في العناية بالطفل جاءت متفرقة في القانون ورسائل أخرى ازددنا بالبلدي إعجاباً وبكتابه إكباراً .

٢ ــ لعرضه أمراض الأطفال التي كانت معروفة في زمانه بصورة عامة خلافاً لمن سبقه حيث إنهم قسموا أمراض الأطفال حسب أدوار حياتهم.

٣ ــ لاحتوائه أمراضاً لم يذكرها غيره من الأطباء العرب وغير العرب من الذين سبقوه أو عاصروه . فكتاب ابين الجرار الذي يعتبر أوسع من غيره في هذا الباب ، جاء كتاب البلدي أكثر احاطة وشمولا منه .

#### الهوامش

(\*) البلدي ، هو الشيخ أبو العباس أحمد بن محمد بن يحيى البلدي . عربي مسلم من مدينة بلد (أو بلط كها كانت تسمى زمن الأشوريين) ، وهي مدينة (أسكي موصل) الحالية والقريبة من مدينة الموصل في العراق . من أبناء القرن الرابع الهجري . لا نعرف بالتحديد تاريخ ولادته ولا تاريخ وفاته ، إلا أننا نرجح كونه كان حياً قبل سنة ٣٦٨ه .

يقول عنه ابن أبي أصيبعة : « وكان خبيراً بصناعة الطب حسن العلاج والمداواة وكان من أجل تلامذة أحمد بن أبي الأشعث \_ الـذي كان يـدرس الـطب في الموصل \_ لازمه مـدة سنتين واشتغل عليـه وتمـيز « (طبقــات الأطبــاء ، ج ٢ ، ص ٢٤٩) .

أكمل دراسة الطب ودخل في جملة من يتفقه فيا علم من الصناعة قبل سنة ٢٥٣ هـ (كتاب الأدوية المفردة لأحمد بن أبي الأشعث \_ النسخة الخطية \_ المتحف البريطاني ، ص ١٢).

ذهب إلى مصر والتق بالوزير الأجل أبي الفرج يعقوب بـن كلس وزيـر المعــز الفاطمي وألف له كتابه تدبير الحبالى والأطفال والصـبيان وحفــظ صــحتهم ومــداواة الأمراض العــارضة لهم في أو بعد سنة ٣٦٨ه.

١ - مخطوطة تدبير الحبالي والأطفال والصبيان ، البلدي ، نسخة دار الكتب المصرية ، ص ٧ - ٨ .

٢ ــ المصدر نفسه، ص ١٠ .

٣ ــ مانفرد أولمان توينكن ــ الرواية الكاملة لأعيال روفس الأفسيس ــ ترجمة
 رضوان السيد ، قدم المقال في الندوة العالمية الأولى لتــاريخ العلــوم عنــد العــرب ،
 ١٢/٥ نيسان (أبريل) ١٩٧٦م .

٤ \_ المخطوطة ، ص ١٠٦ .

ه \_ المصدر نفسه ، ص ١١٥ .

٦ ـ المصدر نفسه ، ص ١٠٢ .

٧ \_ المصدر نفسه ، ص ١٦٣ \_ ١٦٨ .

٨ ــ المصدر نفسه ، ص ٢٦ .

٩ ــ المصدر نفسه ، ص ٢٦ .

١٠ \_ المصدر نفسه ، ص ١٦٦ .

١١ ــ المصدر نفسه ، ص ١٦٤ .

١٢ ــ المصدر نفسه ، ص ١٢ .

## 

#### شعر:على الفيتي

صِلِي الحَرومُ "يا نانا" كفاهُ مِنْكِ حرمانا ! صِلِيه وأجْمِلِي في البين واستبقيه إنسانا ! وروِّي روحَه الظمآنُ لا تدعيه ظمآنا ! أنا الحرومُ "يا نانا"

#### \* \* \*

علاَم الهجر "يا نانا" علاَم علاَم لا أدري؟ علَّم العجر "يا نانا" وأيام الصبا تجري فمدّي ظلَّك الحاني وردِّي للصبا عمري فائت الواحة الحضراء في صحراء أيامي وأنت الشاطئ المأمون في لجة أوهامي! وأنت الفتنة العذراء أنت فتاة أحالامي وأنت الفتنة العذراء أنت فتاة أحالامي وأنت الدفء "يا نانا"

#### \* \* \*

أنا مِنْكِ فراشُ حام حولَ النار مبهورا رنا للفتنة العذراء فاستسلم مفهورا ! وطوف زائغ العينين يبغي الدفء والنورا ولمما عاد محترقاً شجيً القلب خفّاقا تلفّت خلفه يرنو لضوء النار مشتاقا ولم يرجع على ظمأٍ إلى العودة توّاقا أنا الطائر «يا نانا»

#### \* \* \*

هلم إلي كالماء من «القلّه» يُرويني هلم إلي كالبسمة ، كالنسمة تنشيني هلم الله كالبسمة ، كالنسمة تنشيني ولي واعتبي ما شئت ما يرضيك يرضيني في كل مناي أن أرنو وأن أصغي إلى «نانا» وأنهل من سناها السحر أشكالا وألوانا وأيانا وريحانا وريحانا وريحانا هلم هلم «يا نانا»



يجلو للكثيرين من اللغويين ورجال البلاغة والاسلوب أن يعرضوا في مناقشاتهم لموضوع التزادف، وإن كانت مناقشة كل فريق من هؤلاء الدارسين تنحو منحى يتفق مع حرفته وصنعته. فالأولون وهم رجال اللغة عينون أول الأمر وآخره بالترادف من حيث وقوعه أو عدم وقوعه في اللغة ، وأسباب هذا الوقوع ووسائل التعرف عليه إن وجد. أما المهتمون ببلاغة الكلام وأساليب التعبير المختلفة فيتظرون إلى ظاهرة الترادف بوصفها حيلة أو وسيلة من وسائل التنويع في صور التأليف لأغراض بالاغية ، قفد يعمد المنثى إلى الألفاظ المترادفة لتوضيح كلامه وتفسيره ، أو تقويته وتأكيده ، أو تجويده وتحسينه ، أو لمنح الفكرة معنى إضافياً ذا مغزى خاص .

# على ماء العربية وضاهرة الترادف

#### بعته : د.کمالیت

وعلينا الآن في هذا الحديث أن نشير في إيجاز إلى موقف اللغويين العرب من هذه الظاهرة بالتركيز على ذلك الجانب الذي يدخل في ميـدان بحثهـم.

لقد جرى العرف بينهم على مناقشة هذا الموضوع تحت عنوان عام، هو « اختلاف اللفظين والمعنى واحد » أو « اختلاف اللفظين والمعنى »، أو « اختلاف المبنى واتفاق المعنى »، وإن كان هذا العنوان الأخير قد وضعوه نقضية أوسع وأشمل ، بحيث تنتظم الترادف بمعناه المشهور عند بعضهم ، كما تنتظم تلك الألفاظ الختلفة في مبانيها وأصولها اللفظية ، ولكنها تتلاقى أو تتقارب في معانيها العامة . وقد اختار ابن جني لهذه القضية عنواناً آخر ، سماه «تلاقى المعاني على اختلاف الأصول والمباني » ، ومثل لذلك «بالنقيبة ، والنحيزة المعاني ،

والنحيتة ، والخليقة والسليقة ، والطبيعة والغريزة » . . إلخ ، فكلها عنده تتلاقى على معنى « التمرين على الشيء وتلبين القوي ليصحب وينجذب » ، أو أن معانبها جمعاً « تؤذن بالإلف والملاينة ، والإصحاب والمتابعة " ( ) .

والترادف عند القائلين به معناه اتفاق لفظين أو أكثر في معنى واحد ، أو \_ بعبارة أحد الدارسين المحدثين \_ « المترادفات هي ألفاظ متحدة المعنى وقابلة للتبادل فيا بينها في أي سياق « ( ) . والترادف بهذا المعنى ، أو الترادف التام \_ كما يسمونه أحياناً \_ مختلف في وقوعه ، وأكثر المحققين من علماء العربية يرون أن هذا اللون من الترادف غير موجود ، وإن وقعت أمثلة يظن أنها منه فلها توجيهات وتفسيرات علمية منوعة ، منها : ال \_ أن كل كلمة من الكلمات المترادفة لها معنى إضافي أو معنى

جزئ ليس في صاحبتها . ومن أنصار هذا الرأي ابن فارس الذي يروي عنه السيوطي في مزهره أنه قبال : ومن كلام العرب « اختلاف اللفظ واتفاق المعنى ، كقولنا : سيف وعضب ، وليث وأسد ، على مذهبنا في أن كل واحد منها فيه ما ليس في الآخر من معنى وفائدة (") .

ويمكن توضيح ذلك بثلاث المجموعات الآتية من الأمثلة :

قعد وجلس\_ حلف وأقسم\_ قرأ وتلا.

إن الدراسة المتأتية لاستعالات هذه الكلمات وملاحظة السياقات المختلفة التي يمكن أن تنتظمها تؤكد وجود فروق دقيقة بين كل كلمة وصاحبتها . فمن ذلك مثلاً أن المروي في كتب اللغة يشير إلى أن القعود يكون عادة عن قيام ، وأن الجلوس عن حالة هي دون الجلوس أي عن الاضطجاع . وأما "حلف " و " أقسم " ، فالملاحظ أن الاتجاه في القرآن الكريم هو استعالها في سياقات مختلفة . فهو يستعمل «حلف " وما تفرع منها عند احتال الحنث باليمين كقوله تعالى : ﴿ يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر ﴾ ، ولكنه يستعمل " أقسم " ومشتقاتها في سياق التعظيم كقوله : ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم . وإنه لقسم لو تعلمون عظيم ﴾ . والفرق بين " تلا وقرأ " أن " تلا " تستعمل عادة في مواقف الإجلال والتعظيم ، كما أنها تنبئ عن القراءة بتنغيم معين . ومن ثم كانت أكثر استعمالا من صاحبتها " قوأ " عند الإشارة إلى قراءة القرآن الكريم .

#### الأوائل واللغة

ولقد ذهب إلى هذا الرأي كذلك \_وهو الفول بوجود فروق دقيقة في المعنى بين الألفاظ المترادفة \_ عالم جليل آخر ، هو ابن الأعرابي الذي يروى عنه أنه قال : «كل حرفين (أي كلمتين) أوقعتها العرب على معنى واحد ، في كل واحد منها معنى ليس في صاحبه ، ربما عرفناه فأخبرنا به ، وربما غمض علينا ، فلم نلزم العرب حمله » ؟ .

٢ \_ وبهذا النص المروي عن ابن الأعرابي ناتي إلى التوجيه الشاني للألفاظ المترادفة . ومضمون هذا التوجيه \_ كما يفهم من النص السابق \_ أن بعض الألفاظ المختلفة قد تبدو متفقة في معانيها في فترة من الزمن ، غير أن هذا الانفاق اتفاق ظاهري ، سببه صعوبة التعرف على الفروق الدقيقة في معانيها ، وعدم التوفيق في التعرف على هذه الفروق التي تنوسيت بكثرة الاستعمال عبر التاريخ الطويل . أما في الأصل فقد كانت هذه الفروق

واضحة ومعروفة للمنشئين الأول ، غاية الأمر أننا فيها بعد قد ننجح في معرفة المعاني الجزئية الخاصة بكل كلمة الفنخبر الناس بدلك الونسير على هذا النهج في أساليبنا ، وقد نفشل ، فتتلبس وتغمض علينا تلك الفروق ، وهذا لا يعني أن العرب الأوائل كانوا جاهلين بها وغير مدركين لها

ويأتي ابن درستويه ويؤكد هذا المعنى ، وهو أن العرب الأوائل لم يقصدوا أبداً إلى وضع لفظين مختلفين أو أكثر لمعنى واحد ، وأن المتأخرين من المنشئين قد أخطأوا الفهم في هذا الموضوع ، وظنوا أن بعض الألفاظ ذات دلالات متحدة في أصل الوضع والاستعمال . يقول في ذلك : وقد اسمعوا العرب تتكلم بذلك على طباعها وصا في نفوسها مسن معانيها المختلفة ، وعلى ما جرت به عاداتها وتعارفها ، ولم يعرف السامعون لذلك العلق فيه والفروق ، فظنوا «أن هذه الألفاظ» بمعنى واحد ، وتأولوا على العرب هذا التأويل من ذات أنفسهم ، فإن كانوا قد صدقوا في رواية ذلك عن العرب فقد أخطأوا عليهم في تأويلهم ما لا يجوز في الحكمة «(1) .

" \_ توجه الكليات المترادفة على أساس أن بعضها هي في واقع الأمر أسماء للمدلول وبعضها الآخر صفات له ، ومن هنا يظهر الفرق بينها في الاستعيال . وقد رأى هذا الرأي جماعة من اللغويين ، منهم ابن فارس المشار إليه سابقاً ، حين يروي عنه السيوطي قوله : «يسمى الشيء الواحد بالأسماء الختلفة ، نحو : السيف ، والمهند والحسام . والذي نقوله في هذا أن الاسم واحد وهو السيف وما بعده من الألقاب صفات . ومذهبنا أن كل صفة منها معناها غير معنى الأخرى " (ق) .

ومن هؤلاء كذلك أبو على الفارسي أستاذ ابن جني الذي تنسب البه هذه القصة التي حكاها صاحب المزهر، حيث يقول: «قال العلامة عز الدين بن جماعة في شرح جمع الجوامع: حكى الشبخ القاضي أبو بكر ابن العربي بسنده عن أبي على الفارسي قال: كنت بمجلس سيف الدولة بحلب، وبالحضرة جماعة من أهل اللغة، وفيهم ابن خالويه، فقال ابن خالويه: (إني) أحفظ للسيف خسين اسماً، فتبسم أبو علي وقال: ما أحفظ له إلا اسماً واحداً، وهو السيف. قال ابن خالويه: هذه علي المهند والصارم وكذا وكذا؟ فقال أبو علي: هذه صفات... "(1)

وهذه التوجيهات الثلاثة تتفق في روحها مع ما قرره البحث اللغوي الحديث الذي ينص على أن الترادف التام غير مـوجود، إذ وجـوده يعـني جواز استعهال الكلهات المترادفة في السـباق الـواحد أو الأسـلوب الـواحد

دون تمييز بينها . وهذا ضرب من المستحيل ، إذ مدلولات هذه المترادفات متفاوتة في التراكيب المختلفة ، ومدلول كل لفظ منها له لون أو ظل من المعنى لا يشاركه غيره فيه . وإذا ما افترضنا وقوع هذا الترادف التام ، فإن ذلك إنما يسمح به لفترة زمنية قصيرة ، «وسرعان ما تظهر بالتدريج فروق معنوية دقيقة بين الألفاظ المترادفة ، بحيث يصبح كل لفظ منها مناسبا وملائماً للتعبير عن جانب واحد فقط من الجوانب المختلفة للمدلول الواحد «" . وعلى هذا يمكن القول بأن الموجود إنما هو أنصاف أو أشباه مترادفات .

٤ وهذا التوجيه هو أيسرها وأشيعها ذكراً. وخالاصته أن الترادف بالمعنى الحقيق غير موجود، وذلك لسبب بسيط وهو أن هذه الألفاظ التي يظن أنها مترادفة إنما تنتمي في حقيقة الأمر إلى لغات أو لهجات مختلفة، ومن ثم لم تكتمل لها شرائط كهال السترادف وتمامه، لانعدام «وحدة» المصدر اللغوى أو البيئة أو الصيغة اللغوية.

#### أسباب وقوع الترادف

وقد أخذ بهذا التفسير نفر غير قلبل من العلماء ، اللغويين منهم وغير اللغويين . يحدثنا السيوطي في المزهر أن أهل الأصول يرون أن لوقوع الترادف أسباباً ، أحدها «أن يكون من واضعين ، وهو الأكثر ، بأن تضع إحدى القبيلتين أحد الاسمين والأخرى الاسم الآخر للمسمى الواحد ، من غير أن تشعر إحداهما بالأخرى ، ثم يشتهر الوضعان ويخفى الواضعان أو يلتبس وضع أحدهما بوضع الاخر » .

وهذا التوجيه للالفاظ المترادفة ربما يفسر لنا حقيقة بعض الألفاظ التي ظن أنها من هذا الباب في اللغة العربية ، وذلك لكثرة اللهجات وأنماط الكلام في هذه اللغة . فقد يستعمل قوم لفظة معينة لمدلول ما وآخرون لفظاً آخر للمدلول ذاته ، وفريق ثالث لفظاً ثالثاً وهكذا ، كها قالوا في تفسير الترادف في «الحنطة والبر والقمح » . وليس هناك ما يمنع كذلك من استخدام هذا التوجيه نفسه في تفسير بعض الألفاظ التي أطلقت على العسل والتي بلغت في جملتها ثمانين اسماً ، كها أوردها صاحب القاموس في كتابه المعروف بـ « ترقيق الأسل في تصفيق العسل » ، على ما يروي السيوطى في المزهر (1) .

وقد جزم ابن درستويه بهذا التوجيه واعتمىد عليه في تفسير ظاهرة الترادف في أحد أقواله . يحكي صاحب المزهر عن ابن درستويه أنه يقول في شرح الفصيح : « لا يكون فعل وأفعل بمعنى واحمد ، كها لم يكونا على

بناء واحد إلا أن يجيء ذلك في لغتين مختلفتين ، فأما من لغة واحدة فحال أن يختلف اللفظان والمعنى واحد ، كما يظن كثير من اللغويين والنحويين النالم . (١٠٠) .

فابن درستويه هنا يمنع وقوع الكلمتين (أو أكثر) المختلفتين في الصيغة والوزن الصرفيين على معنى واحد ، وإن وجد مايظن أنه من هذا الباب وجب تفسيره في الحال بفكرة الانتاء إلى لهجات مختلفة ، ومن ثم لم يعد الأمر مرادفاً كاملاً لاختلاف المصدر اللغوي الذي أخذت منه هذه الأفاظ.

وهذه الطريقة ذاتها أخذ بها كثير من لغوبي الغرب في تفسير ظاهرة الترادف في لغاتهم. فهناك في اللغة الإنجليزية، مثلاً، يرجعون ما يبدو من ترادف في بعض الألفاظ إلى عامل الاقتراض من لغات أخرى، كها قرروا في الأمثلة الآتية:

deep - profound ومعناهما العام «عميق»، begin - commence ومعناهما العام «يبدأ»،

و ask-question-interrogate والمعنى العام لها هو «يسأل». فبعض هذه الألفاظ **إنجليزي سكسوني**، وبعضها الآخر يـرجع إلى أصول لاتينية أو فرنسية.

ولا يفوتنا في هذا المجال أن نشير إلى أن ابن درستويه في نصه السابق قد وضع لنا قاعدة أخرى جليلة القدر في بيان حقيقة الأمر في هذه الظاهرة. إن هذا النص يرشدنا إلى أن أي اختلاف صوتي في مكونات الألفاظ يؤدي حتاً إلى اختلاف المعنى . فالكليات التي على وزن «فعل » ، وتلك التي على وزن «فعل» (بالإضافة إلى اختلافها في صيغها الصرفية) تختلف فيا تنتظمه من أصوات في الوقت نفسه ، ومن شم لا تقع بمعنى واحد في اللغة الواحدة .

وهو بهذا يلتق ، أو يلتق معه «بلومفيلد» ، اللغوي الأميريكي الشهير الذي لا يعترف بالترادف من بداية الأمر ، متمشياً مع رأيه المعروف الذي ينص على أنه «إذا اختلفت الصبغ صوتياً وجب اختلافهما في المعنى» . وينضم إليها في هذا الاتجاه العالم الإنجليزي «فيرث» الذي يرى أن اتختلاف المهزات الصوتية للكلهات دليل اختلاف المعنى .

وهناك في الجانب الآخر من الصورة فريق من اللغويين العرب يذهب إلى القول بوجود الترادف، ويرى أنه ظاهرة لغوية وقعت وتقع في كل زمان ومكان. ويستدلون على ذلك بالأمثلة الكثيرة التي حفلت بها كتب

اللغة. والتي بالغوا في بعضها حتى وصلوا بها إلى ما يزيد على مائة لفظ للمدلول الواحد. ويبدو أن هؤلاء القوم قد اكتفوا في أمثلتهم هذه بمجرد الاتفاق الظاهري أو التقارب في المعنى العام، غير ناظرين إلى ما قد يكون هناك من ظلال خفيفة أو ألوان جانبية من المعاني التي تفرق في الدلالة بين لفظ وآخر. ويغلب في نظرنا كذلك أن هذا النفر من الدارسين لم يلتفتوا إلى الاستعهالات الفعلية لهذه المترادفات في التراكيب المختلفة، ولم يعلولوا البحث عن أصولها ومصادرها اللغوية، ولم يتأخذوا في الحسبان عامل الزمن الذي من شأنه أن يفرق بين معاني الألفاظ المترادفة، وإن بدت متحدة في هذا اللشأن في فترة من الفترات.

وربما يدرك القائلون بهذا الرأي هذه الفروق وتلك الجوانب، ولكنهم \_شأنهم في ذلك شأن رجال البلاغة والأسلوب \_ يركزون نظرهم على ما يمنحه الترادف للأسلوب وصور التعبير من سمات وخواص «ذات منزية وفضل » في التأليف والإنشاء.

فني رأيهم أن الترادف من شانه أن يقوي المعنى أو أن يـوضحه أو يؤكده، كما في قول قائلهم:

وهند أتى من دونها النأي والبعد.

فالنأي في عرفهم هو البعد . على أن التأكيد باستخدام الـترادف واستغلال ألفاظه إنما يظهر بصورة أوسع وأكثر وقــوعاً في الأســاليب الانفعالية والخطابية ، بقصد التأثير في الســامعين وحملهم على الاقتنــاع والأخذ برأي المتحدث أو الخطيب .

ويقررون كذلك أن الترادف يقدم للمنشئين فرصاً أغنى للتوسع " في سلوك طرق الفصاحة وأساليب البلاغة في النظم والنثر، وذلك لأن اللفظ الواحد قد يتأق باستعماله مع لفظ آخر السجع والقافية والتجنيس والترصيع ". وقد يفيد كذلك في إمداد المتكلم بالوسائل الكثيرة " إلى الإخبار عما في النفس، فإنه ربما نسي أحد اللفظين أو عسر عليه النطق به . وقد كان بعض الأذكياء في الزمن السالف ألئغ، فلم يحفظ عنه أنه نطق بحرف الراء، ولولا المترادفات تعينه على قصده لما قدر على ذلك "(۱).

وقد يضاف إلى ذلك ما يراه بعض الدارسين من أن الترادف قد يصبح ذا أهمية وخطورة في بعض المواقف، كأن تكون بعض الالفاظ المترادفة أنسب أو أكثر ملاءمة من أخواتها في مواقع وظروف معينة، فيختار منها المنشئ بحسب حاجته، ووفقاً للغرض الذي يريد التعبير عنه. يحدث ذلك مثلاً عندما يصيب بعض الألفاظ المترادفة شيء من الغموض

والخفاء في معانيها في الوسط اللغوي المعين ، أو عندما يقل استعمال بعضها الآخر أو يندر تناوله في بيئة من البيئات . وهذه هي الحال كذلك عندما ترتبط الفاظ أخرى بايحاءات من المعنى بغيضة أو غير محببة إلى النفس ، كما في كلمة «مات» مشلا إذا قورنت بمرادفيها «رحل» أو «استراح». وينطبق هذا الأمر على تلك الألفاظ المترادفة التي قد تشويها الهجنة أو الابتذال ، أو قد ينحط معناها فيصبح مجافياً للذوق أو اللياقة في الاستعمال العام.

وهناك من يلجأ إلى استغلال الترادف بقصد التأنق والتزويق في العبارة ، ولكن هذا الوجه من الاستعبال يحتاج إلى مهارة ولباقة فائقتين ، إذ قد يتحول الأمر في النهاية إلى ضرب من التكلف والاصطناع ، وهما كفيلان بإفساد الأسلوب والوصول به إلى درجة رديثة من درجات التعبير ، بسبب حشوه بالألفاظ المترادفة التي لا تضيف جديداً إلى المعنى . وفي أسوأ الحالات قد يصبح الكلام نوعاً من التكرار أو ما يكاد يكون كذلك ، والتكرار باتفاق الدارسين مها كانت حرفتهم بهط من التعبير مكروه ومذموم .

#### ضعف الكاتب

والمشهور أن المبالغة في استخدام المترادف دليل ضعف الكاتب أو المتكلم في التأليف والإنشاء. وهناك في كل اللغات أثماط من الأساليب تختلف قوة وضعفاً من حيث نسبة ورود الألفاظ المترادفة فيها.

ولعل من الأمثلة غير الموفقة في استخدام الألفاظ المترادفة في اللغة العربية ، ذلك النص المروي عن ابن العميد من رسالته إلى ابن بلكا عند استعصائه على ركن الدولة ، وقد جاء فيه : «كتابي ، وأنا مترجح بين طمع فيك ويأس منك ، وإقبال عليك وإعراض عنك . فإنك تدل بسابق حرمة وتحت بسالف خدمة ، أسرهما يوجب رعاية ويقتضي عافظة وعناية ، ثم تشفعها بحادث غلول وخيانة ، وتتبعها بآنف خلاف ومعصية . ولا جرم أني وقفت بين ميل إليك وميل عليك . أقدم رجلاً لصدك وأؤخر أخرى عن قصدك . وأبسط يداً لاصطلامك واجتباحك ، وأئني ثانية لاستبقائك واستصلاحك . فقد يعزب العقل ثم يثوب ، ويغرب اللب ثم يثوب » .

وأفضل من هذا النص وأوفق منه في بابه \_وإن كان ينتظم عدداً من المترادفات\_ قول الجاحظ في وصف الكتاب: « والكتاب هـو الجليس

الذي لا يطريك والصديق الذي لا يقليك والرفيق الذي لا يملك . . . والصاحب الذي لا يريد استخراج ما عندك بالملق ، ولا يعاملك بالمكر ولا يخدعك بالنفاق . .

والترادف \_ وإن كان ذا فائدة جليلة في صناعة المعجهات \_ قد تكول له آثار غير محمودة في بعض المجالات العلمية والثقافية ، وبخاصة تلك التي يحتمل معها أن تسترشد بهذه المعجهات أو أن تعود إليها وقت الحاجة ، وذلك كالترجمة والمصطلحات العلمية والفنية ، فليس ينكر أن استغلال المترادفات في توضيح مواد المعجم وتفسيرها بأكثر من صورة أو كلمة مرادفة ذو مزية وفضل كبيرين في تقريب المعنى والكشف عنه أو عن أبعاده وظلاله المختلفة في جلاء ووضوح . وذلك أمر مرغوب فيه بل ضروري أحياناً لتسهيل عملية الفهم وتبسير الأمر على المتعلمين والدارسين جميعاً . وهذا أمر \_كها نعلم جميعاً – قد استقر الأخذ به واتباعه بطريق يشبه أن يكون مطرداً في جميع أنواع المعجهات وفي كل اللغات قديماً وحديثاً .

غير أنا إذا انتقلنا إلى مجال الترجمة وجدنا الأصر على غير ما ينبغي أحياناً ، إذ قد يخرج بنا الترادف عن جادة الصواب ودقة التعبير في بعض ما ننقل أو نترجم من وقت إلى آخر . ذلك أن الألفاظ المترادفة \_ كها قررنا قبل \_ غالباً ما تتفاوت فيا بينها في الدلالة ، لاختصاص كل كلمة بلون أو ظل من المعنى لا يوجد في صاحبتها وقد يكون هذا اللون أو الطل ذا مغزى خاص في اللغة المنقول منها ، فإذا أهمل أو أسيء فهمه عند النقل نكون قد جاوزنا حدود الدقة . بل ربما نقع في خطأ أكبد أو تنزييف في الحقائق . ويؤكد هذا الاحتال الأخير أن الترجمة \_بوصفها نقلاً لثقافة أجنبية \_ تعني شيئاً من التجاوز وصعوبة الوصول إلى حقيقة المعاني المنقولة وأسرارها .

ويظهر خطر الترادف بصورة أوضح وآكد عند وضع المصطلحات العلمية والفنية . ذلك أن المصطلح أساسه الدقة البالغة ، ومن المفروض الالتزام به لفظاً ومعنى حتى نضمن الصحة العلمية ونتجنب الخلط والاضطراب في حقائق العلوم . فإذا ما تسامحنا في استعمال المترادفات في مجال الاصلاح العلمي وقعنا في محظورين :

أولهم أن استعمال أكثر من كلمة للمفهوم الواحد قد يؤدي إلى بلبلة وسوء فهم بين أصحاب المجال العلمي المعين ، الأمر الـذي يـؤدي \_إن عاجلًا أو آجلًا \_ إلى وقوع الخلاف بينهم ، حيث لا يقتضي الأمر خـلافًا ولا يستلزمه .

ثانيهما يتمثل في احتمال تباعد الألفاظ، ويسير كل مرادف في طريق

لا يشاركه فيه غيره ، فيقع الغموض واللبس وتتضارب الآراء وتتصارع الانجاهات دون داع أو سبب حقيق .

وهذا ما نلحظه بالفعل في بعض المجالات العلمية وبعض البيئات. وليس بعيداً عنا ذلك الخلط الواضح في استعال المصطلحات في الميدان العلمي في بلادنا العربية. في مصر مصطلحات وفي سورية أو العراق أو السعودية مصطلحات مرادفة للمدلول الواحد، على حين تستلزم طبائع الأشياء ومقتضيات الحياة العربية أن نسير على خط واحد وأن ننسق بين جهودنا فنوحد مصطلحاتنا العلمية حتى لانقع نهباً للاضطراب في حياتنا العلمية التي هي أساس كل تقدم ورقي في هذه الحياة الهائجة المائجة.

على أن هناك جهات علمية أخرى وقعت \_ وتقع \_ في هذا الخطأ . يتمثل ذلك فيا نشاهده مثلاً في انجلترا وأميريكا حيث يلتي علماء كل بلد منهما بمصطلحات مرادفة في شتى العلوم والفنون دون توقف أو اهتمام بما ينتج عن هذا السلوك من تعقيد لـ الأمور ووضع الصعاب أمام الدارسين .

#### الحواشي

- (١) الخصائص لابن جني ، ج ٢ ، ص ١١٣ وما بعدها ، طبعة دار الكتب سنة ١٩٥٥ م .
- (٢) أولمان : « دور الكلمة في اللغة ؛ , ترجمة صاحب البحث ص ٩٧ ، ط٢
   سنة ١٩٦٩ م .
  - (٣) المزهر اللسيوطي، ج١، ص ٣٨٩ ـ ٣٨٩.
    - (٤) السيوطي، السابق، ص ٣٨٤ ـ ٣٨٥.
      - (٥) المزهر للسيوطي، ج١، ص ٤٠٤.
        - (٦) السابق، ص ٣٩٩ ـ ٤٠٠ .
    - (٧) أولمان : دور الكلمة في اللغة ، ص ٩٧ .
  - (٨) المزهر للسيوطي، ج١، ص ٤٠٥\_ ٤٠٦.
    - (٩) السيوطي، السابق، ص ٧٠٤.
      - (١٠) السابق، ص ٣٨٤.
    - (١١) المزهر للسيوطي، ج١، ص ٤٠٦.

## الإبحاء والإبحاء في الفنون والأدار

الإبحاء الفني ، من العوامل والظواهر التي شغلت الكثير من العلياء في النصف الثاني من القرن العشرين . وكذلك الباحثين والفنيين السنري ، لسبر غوره ومعرفه كته وكيف يتكون ويكتسب المعرفة ، وتتولد الافكار والاختراعات وما إلى ذلك من ظواهر الإلهام والفكر والانسان ،

إن التطور العقلي في الإنسان ليس وليد الصدفة ولا نتيجة لعوامل عابرة أو نابع عن السندات النفسية في أعماق الإنسان. بل إن التطور العقلي ينبع من وجود عناصر وعوامل الإنسان، منها النظر والسمع الإنسان، منها النظر والسمع والتذوق واللمس (واعني بها الحواس الخمس).. وهو الحامل السادس، وهو الحامل السادس، وهو الحامل عند الإنسان.

والمصرفة بالنسبة لأي عقل بشري، ترتبط ارتباطاً وثيقاً بهذه الخواص المتعددة الأغراض والمتعددة الوسائل. فنحن إذا أردنا معرفة شيء الوسائل. فنحن إذا أردنا معرفة شيء ندركه إلا إذا وقع تحت أنظارنا، أو سعنا أو أحسسنا رائحت بالشم والتذوق واللمس وحاسة الإدراك السادسة. هذه الحواس مجتمعة عن كنه هذا الشيء وكنه العنصر المراد مع فق.

فالنظر ، مثلاً ، يحدد لنا شكل هذا العنصر ويحدد لنا لونه وحجمه وصفاته الظاهرة ، كذلك بالنسبة للسمع ، فإنه يدلنا على صوت هذا العنصر أو رنينه أو حقيقه ، عما نستطيع التفريق بواسطته بين صوت

عنصر وآخر . فنحن نعلم أن كل عنصر من العناصر ، لـ مصوت مستقل ، كما أن له شكلًا مستقلًا . وكذلك هناك العديد من العناصر التي لها والحة خاصة .

ونحن بلا شك نستطيع أن نميز بين جميع الفواكه وأسواعها والخضروات وأنواعها بل نستطيع أن نميز روائح كثيرة لعناصر مختلفة عن طريق الشم، وهذه الحاسة تشدرب منذ الصغر على روائح العناصر والمواد وتقوى حاسة التمييز فيها كها زادت معرفتها برائحة العناصر والمواد الختلفة.

ولنضرب مثلاً على قوة حاسة المشم في الحيوان تظهر هذه الحاسة في الكثير منه . وتعتبر البوسيلة البوحيدة لديه في التعبرف على فريسته ، والتعرف على الماء ومكان أي غذاء يتناوله . أما الحاسة الأخرى فهي التدوق ، والتاوق كها نعلم يدلنا في كثير من الأحيان ـ والتي تصلح فيها استخدام هذه الحاسة على كنه هذا العنصر أو المادة المراد معرفتها عما تستجيب له أعصاب هذه الحاسة وتصل إلى مراكز المخ لتترجم إلى معان لها مدلوها للتمييز بين كل عصر وآخر .

وما قبل عن حاسة السمع والنظر والشم والتذوق، يمكن أن يقال عن حاسة اللمس، إذ بها نستطيع التميز بين نعومة سطح العنصر أو الماء وخشونته وغيز بين حرارته وبرودته، وتميز الكثير من الخصائص التي يتميز بها كل عنصر عن الآخو.

و مما لاشك فيه أنه يمكننا التمييز عن طريق كل حاسة على حدة عن أي عنصر من العناصر ولكن قد ثبت بالتجربة أن كل حاسة منفصلة قد تخطئ في التمييز ولأضرب مشالًا على ذلك. فنحن أحياناً نرى بعض الاختلافات، التي تجعلنا نقع في خطأ

بعتلم: ابراهيم عبدالقادر

التمييز فنرى القصر من خلال فتحة صغيرة والفتحة تحتويه باكمله على كبر حجمه . وكذلك يمكن أن نسرى صديقاً في الطريق ثم نجري نحوه ونلهث وعندما نقترب منه ، نكتشف أنه ليس الشخص اللذي توهمنا وجوده . وكذلك حاسة الشم على رائحة معينة قد لا تكون في هذا العنصر أو المادة . وكذلك اللمس ، يختلف من عنصر إلى آخر .

ولكن الثابت أن هـده الحواس الخمس مجتمعة تكمل بعضها البعض، وتعطى لنا صورة كاملة قد تغيب بعض أشكالها ومدلولاتها عن وسيلة من هذه الوسائل الحسية والإدراكية ، فإذا بالوسيلة الأخرى تؤكد بطريقة لا تدعو إلى الشك عن معرفة هذا العنصر . إذن لا يمكن التمييز الحواس مجتمعة كما ذكرت. أما بالنسبة لحاسة الإدراك السادسة ، وهي الحدس، فهي خاصة بـالمادة أو العنصر غير الملموس أو المنظور أو الخاص أو ذو درجات الحرارة

وقد لا أكون نحطتاً إذا قلت إن حاسة الإدراك السادس قد تكون أقوى منه في عالم الحيوان عنه في عالم الإنسان، وادراكه. لأن الحيوان بحتاج إلى هذه الحاسة بشكل أكبر وهذه الحاسة تقوى دائماً بالتحريس والتدريب وكثرة الاستخدام. ونحن نرى الطفل على صغر سنه يخاف النار كها نرى الأسد على ضخامته يخاف النار أيضاً لأنه يدرك تمام الإدراك أن النار مؤذية.

وحاسة الإدراك السادسة لها مزايا

كثيرة وأغراض متعددة . ولقد وهبها الله لـلإنسان والحيوان لتـكون المعين لهما في الابتعاد عين الأخطار وعن المشاكل التي قد يتعرضان لها من وقت إلى آخر ، فتنبهها إلى أن هناك بعض الصعاب أو المفاجئات التي تكون على وشك الوقوع . وإذا استرسلنا في الكلام عن هذه الحواس فلن ينتهمي الحديث عنها . وكتب عـــلم النفس والفلسفة مليئة بالمعلومات والتحاليل والشروح الكثيرة التي تبين مزايا كل حاسة على حدة . وتبين خصائص كل منها وأغراض وجودها في الإنسان وكيفية تنظورها ورقبهما بمنزور النوقت والسنين والأجيال .

فالعقل البشري يكتسب معرفته من خلال هذه الحواس. ويبق لدينا بعد ذلك الكلام عن كيفية انضهام وتلاقي واشتراك هذه الحواس مع بعضها لتحديد نوع المعرفة تحديدا واضحاً سلها لا يشوبه الخطا، أو المفوات باعتبار أن جميع هذه الحواس سليمة وفي شخص سليم حتى تنودي الخرض الذي من أجله وضعت في الكائنات والخلوقات.

ولقد يكون العقل - وأقصد المغغ بالذات - هو المخزن أو الأرشيف الذي تدخل إليه المعلومات عن طريق الحواس وتتجمع لتعبر خلال شبكته العصبية المختلفة وترجم إلى رسائل خاصة تنطلق من خلال هذه البوتقة - التي تنصهر فيها المعرفة - إلى القلب مباشرة والقلب هو عضو من أهم الاعضاء الإنسانية ، إن لم يكن أهمها جمعاً إذ عن طريقه تم السيطرة التامة على عن طريقه تم السيطرة التامة على مادة الدم في الإنسان . وهذا السائل عبري في كل خلية من خلايا وعضاء جسم الإنسان ويبني خلاياه وأعصابه وعظامه .

وفي مناطق القلب العـديد مـن

الأقسام. فهو يشتد في ضرباته عند حدوث أي فعل شديد، تعبر صورته ومميزاته وخصائصه عن طريق الحواس المذكورة لتدخل العقل وتترجم لتنطلق أعهاق القلب السحيق تنطلق فيه أعهاق الانفعالات التي يهتز لها القلب ويضطرب بالأحداث المؤلة وينبض من الفرحة للأحداث السعيدة، ومن منا لم يلاحظ هذه الحركة غير العادية داخل القلب. أي؟ عند الفؤاد، وفؤاد القلب في رأى في طرفه وفؤاد القلب في رأى في طرفه

السفلي المدبب وأقول هنا إنه يجب التفريق بين القلب والفؤاد . فالقلب يحتوي الفؤاد بداخله ، والفؤاد داخل القلب ، يسيطر عليه أو بمعنى اخر هو مركز القلب . ويرسل بالانفعالات في كل مكان فيهتز الإنسان نشوة أو فرحاً أو خوفاً ووجلاً التبعة لوصول الترجمة الفعلية إلى مركز رهيبة ، سرعة تتناسب ورد الفعل رهيبة ، سرعة تتناسب ورد الفعل المطلوب . سرعة تتناسب ورد الفعل الحواس وهذه الانفاع والأصوات الحواس وهذه الانفاع والأصوات المذكورة لتعطي رد فعل مباشر لما تلقته من معلومات صادرة عن العنصر المراد

وهذه الانفعالات والاشارات الصادرة عن الحواس تم في وقت قصير أيضاً يقاس بالجزء من الثانية ، فبالنسبة للنظر مشلاً تم السرؤية في ١/٢ من الثانية إذ إن العين تستطيع أن تحتفظ بالصورة التي أمامها في هذه المعرفة التامة للعناصر التي حولنا، ولذك تتكون لدينا وللكون، الذي تؤدي معرفته في النهاية إلى معرفة الله . المعرفة النهائية التي يمكننا إدراكها من الشواهد التي تكونت لدينا من العناصر والمناظر والأصوات التي حولنا.

وقد يختلج الشعور أيضاً لهـذه

الانفعالات ويشكل شعوراً خاصاً بموقف ثابت، كشعور الفرح وشعور الحزن والارتباك وشعور الاحترام وما إلى ذلك من المشاعر العديدة، التي تميز الجنس البشري

عن غيره من المخلوقات ، وعند تمام المعرفة وظهـور المشـاعر يـكون الإدراك قـد تم في أكبر صـورة . والإدراك هو نهاية معرفة كنه الشيء وتكوين معلومات ثابتة عنه . وإذا تصـورنا أن كثرة الصـور والرسائل

والمعلومات الواردة عن الحواس تصل باستمرار إلى مناطق الحس والشعور في العقل، وأنها تكفي لإدراك كل شيء، فهذا لا يجوز. إذ إن التنمية العقلية في هذه الحالة واجبة ولازمة. والتنمية العقلية تم

وتكتسب عن طريق تكرار السؤية وعن طريق تكرار الاستاع والشم والتـــندوق واللمس واســـتخدام الإدراك الحسي الســادس وكذلك التنمية العقلية من خلال القراءة والاطلاع على العلــوم والفنــون لتنكون لـدينا ذخيرة كبـيرة مــن

المعلومات التي تصبح وسيلة أو طريقاً للتطور والتقدم. بمعنى أنه إذا توقف إنسان ما عن تنمية عقله، فيعني ذلك أن حواسه ستتوقف عن تطور التمييز فيه، وأن معرفته

ستنتهي وتنعصر عند حدود معينة ، وكذلك شعوره وإدراكه لما حوله قد يتوقف وتصير له إنفعالات ثابتة لا تتغير ، ولن يتمكن من التطور في حياته أو فكره .

#### الفكر والعبقرية

ومن العوامل الهامة بعد ذلك ـ وهي عـوامل مـكملة لا بـد مـن وجودها \_ هي وجود الفكر والعبقرية ، فنحن لا نفترض أن كل إنسان في هذا الـوجود عبقـري مفكر ، بل هناك الغالبية العظمى من الأشخاص تنتهي كل معرفتهم وإدراكهم وشعورهم بتوقف التنمية العقلية لعدم وجود الطموح الكافي للتقدم والتطور . والفكر والعبقرية هما من العناصر التي يهبها الله تعالى لبعض الناس كذلك التامل والأحلام فنحن جميعاً نتأمل. ونحن جميعاً نحلم وقبد نشأمل ونحسلم دون الاستفادة من هذه التاملات والأحلام ولكن هناك العديد سن الأشخاص الذين يستفيدون من أحلامهم وتأملاتهم، ويعرفون كيف يوجهون هذه العناصر الهامة داخل الكيان البشري.

أما العنصر الرابع فهي الموهبة ، والموهبة هنا بمعناها العادي هي هبة موهوبة ممنوحة من الخالق عز وجل ، يرزق بها من يشاء هذا الشخص موهوب ، أي إن لديه ملكة خاصة ، أو ميزات معينة خاصة تميزه عن غيره في سرعة والإدراك وفي سرعة المعرفة ، وفي سرعة رد الفعل للفعل .

والحاسة الأخرى أو العنصر الأخر هو العقل السليم. الأخر هو العقل السليم. والعقل السليم لا بد من توافره، حتى يستطيع الإنسان استخدامه في التمييز وسرعته وفي الإدراك وسرعته وكذلك سرعة رد الفعل. وتحن

نرى هذه الظاهرة في العديد من الناس، وهناك مسن لهم ذكاء خاص في نواح معينة مشل الذكاء الذي يتمتع به رجل باحث في علم من العلوم، أو ذكاء يتمتع به رجل في الفنون من أجل الفنون. وذكل ذكاء ينصب على نفس مجاله يعتبر ذكاء ينصب على نفس مجاله نتيجة لوجود العقبل السليم الذي يتحكم في الاستقبال وفي إرسال رد الفعل.

أما العنصر النالي فهو الاختزان. أين تذهب المعلومات الكثيرة التي تصل إلينا عن طريق الحواس. هل تتبخر بالطبع؟ نحن نعرف جميعاً عكس ذلك.

فالمعلومات التي تصل الينا عن طريق هـذه الحواس، سواء بالمعرفة المادية الحسوسة والملموسة الباشرة أو عن طريق التنمية بالقراءة والكتابة والأداء أو الرواية تذهب إلى الباطن الدقيقة لتختزن ومستودعات العقال الباطن الدقيقة لتختزن وتستقر إلى أن يحتاجها المفكر المبدع.

فتخرج إليه إما على صورتها الخترنة أو بصورة أخرى أشد دقة بعد أن اختلطت وقورنت بشتى المعارف الختلفة وتنطلق لتودي رسالتها عندما يطلب منها ذلك. وظاهرة الاختران قد تكون

وظاهرة الاختران قد تكون وظاهرة الاختران قد تكون عند بعض الأشخاص ظاهرة مؤتة أو تكون ظاهرة مستمرة. فهناك الكثير من الأشخاص، الذين تتلق عقولهم المعلومات والمعارف، ولكنها حينها تصل

إلى الخازن تغلق عليها أبواب ثقيلة ، فلا تخرج إلى الوجود أبداً . وربما تخرج عن طريق العقل الباطن أو اللاشعور كما في حالات الاسراض النفسية والتصورات والتخيلات والأحلام في بالنسبة للشخص العبقري ذو الميزات الخاصة فتساعده طاهرة الاختزان كثيراً . تساعده وتلقنه وهي نحتزنة منذ أن كان طفلاً صغيراً .

وظاهرة الاختزان في العقـل البشري، يمكن تشبيهها بالعقول الإلكترونية والشرائط والتسجيل، التي تختزن الكثير من الكلمات والحركات والموسيق والأغاني، ويمكن العودة إليها في أي وقت نشاء بإدارة جهاز صغير. والاختزان هنا يتوقف على مدى ما يصل إلى هـذه المراكز مـن معلومات. فجميع العقول البشرية والحيوانية تختزن العديد من المعلومات ولكن بفروق واضحة ومتباينة . فالإنسان البدائي يختزن في ومتكررة . أما إنسان العصر الحديث، فيختزن في هـذه المراكز العديد من المعلومات والمعارف المختلفة الكثيرة المتنبوعة. فهبو بطبيعة تكوينه ووجوده يتلقى الكثير من المعلومات عن طريق وسائل مختلفة ، وبيئته الـني يحيـا فيهـا ، وقدرته على استيعاب الكثير من المعلومات عن طريق العلوم والكتب والجـرائد والمجــــلات، ووسائل الإعلام الكثيرة الأخرى،

مئل الإذاعة والتليف ريون،

والزيارات المتكررة، والسفر إلى أماكن مختلفة، والتحكم واستخدام أجهزة كثيرة، مثل السيارة وكيفية إدراكه لتشغيلها وما تحتاجه من مجهود عقلي وإمكانات. وعالمنا الحديث يكتظ بالأجهزة والمعدات كثيرة لوصول معلومات كثيرة

وهناك نوعية من الناس يتميزون باختزان معلومات عددة. مثال ذلك الأدباء، الذين يكثرون من اطلاعهم الأدبي، والشعراء السذين الشعرية، والفنانون الشعرية، والفنانون بنوع خاص من مشاهدة الأعهال الفنية، والموسيقيون الموسيق وأدانها. مما يجعل الوسيق وأدانها. مما يجعل الاختزان في مسراكز الاختزان لهما شكل خاص وطابع مميز لمعلومات محددة.

وفياساً على ذلك أيضاً يمكن تطبيق هذا القول على رجل القانون ورجل الاقتصاد وكذلك الأطباء والعلماء والمهندسون فكل يسارع إلى اختزان أكبر كمية من المعلومات التخصصية عما يعطيهم ميزة خاصة عن باقي الخلق .

وحبذا لو أن كل شخص متخصص يستطيع أن يستخدم هذه المعلومات والمعارف المختزنة والتنسيق وتكوين فكرة عن كل معلومة على حدة ، وعن كل معلومة وأخرى عتمعة عما يكون رصيداً كبيراً في بنك العقل ، البنك الذي يمده

بما يريد عندما يريد.

ومن الظواهر الطبيعية الأخرى ظاهرة الإحساس. وهذه الظاهرة قد لا تنمو عند بعض الأشخاص، وتنمو عند البعض الآخر بصورة معتدلة وتزداد نمواً عند أشخاص آخرين قد تصل بهم أحياناً إلى

حالات نفسية ، أو تصل جم الى خير عمم ، لإدراك ما حولهم والشعور به . والإحساس يمكن تدريبه وتقويته من آن إلى آخر بالاطلاع على العلوم الحسية والفنون الحسية التي تخاطب الشعور . أما

الأشخاص الذين لديهم موهبة الإحساس فهم . أشخاص بميزون عن غيرهم . والظاهرة الأخرى التي تطالعنا من خلال هذه الظواهر التي يتمتع بها الإنسان ، سرعة الفهم ، والبدية .

ربحا يتكلم أصامك أحد الأشخاص فلا تفهمه ، ويتكلم شخص آخر فتفهمه والفهم هنا متبادلة . فأحياناً ، يكون المتكلم هو السبب في عدم الفهم . ويكون المتكلم السبب في توصيل الفهم السريع ، والناحية الأخرى هي المستمع قد يتكلم أحد الأشخاص فيمكن فهمه بسرعة فائقة بالرغم من أن كلامه غير مفهوم وقد لا يفهم نتيجة لعامل من العوامل في شخص السامع خارجة عن

والفهم هنا من المميزات الكبيرة قد يكون بسرعتها اكتساب

الفاعلية واكتساب الانفعال ورد الفعل السريع السلم بسرعة البديهة لأن الإنسان إن لم يفهم معنى من المعاني، فلن يستطيع أن يدرك ماهية العناصر أو القضايا، وبالتالي لن يستطيع أن يرد أو يتفاعل مع المطلوب.

ومع ذلك يمكن تدريب الفهم تدريباً علمياً ولو أن الكثير والعديد من الأشخاص لا يحتاجون إلى هذا التدريب، لأن هذه الظاهرة من الظواهر المتأصلة في الإنسان.

والظاهرة الأخيرة من هذه النظواهر هي المنطق والمنطق والمنطق ظاهرة خاصة بالتمييز والاستقراء فأنت تعلم أنه إذا استخدم المنطق قد أصبح علم من العلوم الحديثة الآن التي يحكن أن تضع القواعد والقوانين الاستقرائية للإدراك عن طريق المعادلات والرياضيات وهو علم متسع كبير، ولكنه يختص طبيع عن طريق المعادلات والرياضيات وهو علم متسع كبير، ولكنه يختص على المعادلات المعادلة الإدراك المطلق التي تستخدم على الكثير من الحدس في الحكم على الكثير من الأغراض .

عند هذا الحد نكون قد وصلنا الى بيان ما نصبو إليه، وهو الإيحاء والإلهام. فلقد وجدنا من خلال هذه الحواس أو النوافذ الفرعية والنظواهر السطبيعية في الإنسان والنظواهر المكتسبة تكون مجتمعة في بعض الاشخاص وتختزن المعلومات وتستطيع التمييز والمقارنة والاستقراء والتفاضل. ويعة بين شتى العوامل المختلفة والإنفعالات الطارئة والوجودة

المختزنة. فينتج عن ذلك إيحاء... إيحاء بفكرة ما لكثرة وجود هـذه العوامل.

ويمكن أن يصل الإيجاء عـن طريق هــذه النــوافذ الحسية، والنافذة الكبيرة التي خلقها الله في الإنسان لتعبر منها المعلومات إلى داخل القلب والفؤاد وتختزن داخيل العقل من جديد ، لتبث موجاتها الأثيرية ، في وقت محدد ، بفكرة لقصيدة أو إيحاء لقصة أو الهام لمعزوفة موسيقية أو إبداع عمل فني بعد ايحاء الفكرة . فالفنان والأديب والموسيق بطبيعتهم يتمسيزون في عملهم دائماً بالأفكار الجديدة . فإن لم يكن على اطلاع دائم بالأفكار السابقة \_ ولا أقول القديمة \_ لأن الأفكار السابقة لها قيمتها ، ولها محتوياتها ومدلولاتها، ونحين في أمس الحاجة إليها ، لتتولد لدينا الأفكار والموضوعات ، التي بحتاج إليها جمهور الناس في كل مكان . ونحتاج إليها من أجل التطور العقلي في الإنسان والإيحاء الفني المبكر وإيحاء الفكرة يؤدي مباشرة إلى الإبداع .

والإبداع هـو أداء العمـل الفني، الذي يتطلب مهـارات خاصة ومهارات متعددة. فحرلف الموسيق يحتاج إلى معرفة آلات وكيفية العزف عليها، وكيفية توزيع الموسيق يحتاج إلى معرفة المواقف المدامية والكوميدية، وكيفية تأديتها بالكلهات والحروف وكذلك بالنسبة للفنون التشكيلية والمهارسة الطويلة بين الألوان والأحجار والخامات المتنوعة، وأدوات الرسم والنحت وما إلى ذلك من الأساليب.

وبالإضافة إلى العناصر والمعارف المكتسبة التي تحدثنا عنها قبل ذلك ، يكون الإبداع هو نهاية المطاف، الذي نصل إليه عبر رحلة طويلة من عمر الإنسان، الندي اكتسب المهارات والخبرات والمعلومات الكثيرة ، ليقدم لنا بعد ذلك فكرة يبدع في إخراجها ، لتقع عليها حواسنا من جديد وتختزن في العقل الباطن عن طريق النوافذ الحسية الفرعية للإنسان لتصل إلى النافذة المركزية الكبيرة في المخ لتجدد فما بعد الأفكار ، وتطور الفنون والعلوم وتطور الكلمة.

فالكلمة بمكن تذوقها عن طريق إبجاء المحنى. فالمعنى يتركب في عقل الشاعر عن طريق الحلوات الخترنة والحروف والتعابير. فيان الإبجاء سريعاً لينطلق في قصيدة طريفة أو درامية . ليتذوقها الإنسان الخوافذ الست من جديد ، لتوحي طريق إبجاء نابع عن المعارف الخترنة في عقله وجسمه ويصير حلقة في سلسلة التطور المتعددة اللانهائية .

وهذه العمليات المعقدة والظواهر الغريبة تم تلقائياً بل ربما مغناطيسياً داخل عقل الإنسان وجسمه بطريقة متشابكة يتداخل بعضها مع بعض في رونق أخاذ، يلهب الإلهام والوجدان بالعواطف النبيلة والأحاسيس والشعور والإيجاء الغني.

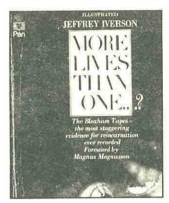
طَفَقَتْ نفسي تجادلْ . ذات يــوم وتُسائلْ قلتُ عفواً يــاإهــي بــاقلُ ســالتني عنــك نفسي وأنــا يــارب جـــاهلْ

\* \* \*

هاتف وَشَوْشَ روحـــي مـــن وراء الغيـــب قـــائلُ إنَّهُ منا قربب لا تراه عين ذاهال وهــو في كل مكان لأولي الألبـاب مـــاثلُ في خريـــر النهـــر، في الأجـــام، في همس الجــــداولُ في قُرور الدهر ، في الأبام ، في دأب القوافلُ في هدير البحر بالانغام في حضن السواحلْ في مسير الزهر ، في الآكام ، في عدب المساهل في صرير الصفر والأقلام ، في ضوء المساعل في ظهور الفجر ، في الإظلام ، في لـون الأصائل في زخــور الفــكر بالإهام في شـــتي المـــاثلُ في شعور البر والإنعام ، في جمو الأماثلُ في نشور البذر بالأكمام، في غرس الشمائك في الحسلايا والشرايسين ، وفي لسطف المفساصل في مرايا العين ، في الأعصاب ، في حسن الأنامل هو باري الروح ، والأرواح كم أعيت مُسائل خلقَ الإنسانَ ، أعطاه بياناً ونــوافلُ حكمة العجماء فبها خسير بسرهان لغافل ونظام الكون لو فكرت فيه فهو هائلُ فتأمَّلُ قَـراً قَـدَّرهُ تلك المنازلُ إنَّ فِي خلق السها والأرض آيات لعاقلُ عائمٌ حلو البرايا كل شيءٍ فيه كامالُ جَـلُ مِـن أحيا مـواتاً وحبـاهُ ســحُرُ بابلُ صَـــار تُرُبُ الأمس فلباً يتغـــنّى ويغــازْلْ



## بحلةفي



کتاب

"هذاالكتاب، وغيره ، يقول لنا إن الإحلام والتنوي ما لمغناطيسي وغير ذلك من حالات عدم الوعي أو لتركيز أوكائناً ماكان الوصف الصحيح لهذه الأحال التي تعتري الإنسان ، لا تزال بغير تفسير عليى ، وكل ما لدى العلماء بشأنها لا يعدو أن يكون مجدد آراء ونظر يات ، ...



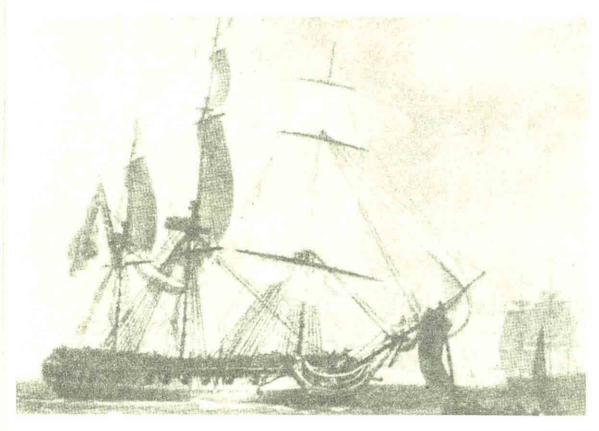
## وو وَمَا أُوتَ يُتَمِّرُ مِنَ الْعِبُ لَمُ إِلَا قَلْيُ الَّهِ "

فترآنكويم

الذي أفهمه من هذه الآية الكريمة ، داعياً الله أن أكون محقاً ، هو أنها موجهة لبني الإنسان ، لا وقت نزولها ، بل منذ خلقهم إلى يوم يبعثون ، ونحن نعرف أن ما أوتينا من العلم الآن ، يزيد كثيراً على ما كان متاحاً لبني آدم في وقت آدم ، ويزيد أيضاً على ما كان متاحاً لهم عندما خوطبوا بهذه الآية ، ويعلم الله كم يقل على ما سيعرفه من سيخلفوننا حتى يرث الله الأرض ومن عليها .

ولكن هذا كله مجتمعاً هو «القليل»، فهو مها زاد وكثر فهو كثير فيا يخيل لنا خن، بمقاييسنا نحن، ولكن الكون أكبر بكثير جداً مما نعرف، بل أكبر من قدرتنا على المعرفة. تأليف : جيفري ايفرسون

تقديم: محد الحديدي



\* سفينة من الفرن الثامن عشر \*

وهناك الكثير عما لا يمكننا أن نعرفه حتى إذا قبل لنا، وهو ما يتضح لنا من أننا كلها اكتشفنا جديداً وجدناه أكثر إثارة للحيرة، كلها عرفنا المزيد عن المادة وجدنا أنها ليس هناك شيء! . . كلها تقدمنا في علوم الفضاء وتفكرنا في هندسته ، وجدنا أن هذا الفضاء الرحب الذي يحيط بنا قد لا يكون إلا وهما ، وأما الزمن فهو مشكلة المشكلات ، لا يبدو أن هناك أملاً في الاقتراب من عالمه الغامض ، هذه هي العناصر الثلاثة للكون الفيزيائي كها نراه ، فا بالك بما وراء ذلك ؟ .

الروح . . . ﴿ ويسألونك عن الروح قبل الروح من أصر ربي ﴾ ، هكذا يقول لنا الكتاب الكريم ، والمعنى واضح : لا فائدة ، لا فائدة من البحث في هذا الموضوع ، لأنه \_ على ما يبدو \_ يقع في دائرة السر العظيم الذي لا نملك القدرة على إدراكه ، سوف يظل خافياً عنا شننا أم لم نشأ ، وهذا ما توصل إليه الكثيرون من كبار الباحثين ، مثل : وليم جيمس ، الفيلسوف وعالم «النفس» الاميريكي الشهير ، الذي قال : إذا أردنا أن نثبت خطأ القول بأن كل الغربان سوداء ، فنحن لسنا في حاجة لأن نثبت أنه لا توجد غربان سوداء ، يكفي أن نأتي بغراب أبيض واحد » ، الذي يقصده

جيمس من هذا \_ وهو واحد من المفكرين الذين يتمثلون في هذا الكتاب الذي سنعرضه \_ هو أننا إذا أتينا بعفريت واحد أو استحضرنا روح ميت واحد ، فإن هذا سيكني لأن نثبت أن هناك عالماً كاملاً بمكننا أن نتصل به ، ولكنه يمضي فيقول إنه أنفق خساً وعشرين سنة في البحث في هذا الموضوع وفي مساندة الجمعية الأمريكية للبحوث الروحانية ، ثم انتهى من هذا كله إلى قولته الشهيرة : وأصبحت أرتاح إلى الاعتقاد بأن الخالق لا يريد لنا أن نعرف شيئاً عن ثقة في هذا الموضوع » .

أغلب الظن أن هذه هي الحقيقة ، ولكن الكتاب الكريم لا ينهانا عن البحث في آفاق هذا الكون العظم ، فقد أودعنا عقولا لنفكر بها ، ولو لم يرد لنا خالقنا أن نفكر لما أودعها فينا ، لعل هذه الألغاز ، لعل التفاعل بينها وبين قدرتنا على العجب ، نعمة من أعظم نعم الله على الإنسان .

#### هذا الكتاب

الذي أعجبني في هذا الكتاب، والذي أرجو أن يشاركني الفارئ في الاطمئنان إليه، هو أنه هو أيضاً يتساءل، كما هـ و واضـح مـن عـــلامة



 خارل السابع ملك قرنسا وقد وصف إيقاسو بقوله: وله ساقان دفيقتان وأنف طويل أقنى ، \*

الاستفهام في نهاية عنوانه « أكثر من حياة واحدة ؟ » أي هل يمكن لإنسان أن يعيش أكثر من حياة واحدة ؟ والمؤلف يتساءل ، لأنه سمع كثيراً وقراً كثيراً كما سمعنا وقرأنا ، سمع عن طبيب ، أو نصف طبيب ، يعيش في إقليم « ويلز » بإنجلترا ، يقول إنه وجد الدليل ، أو ما يظن هو أنه الدليل ، على أن روح الإنسان يودعها الله جسداً بعد جسد ويهبها حياة بعد حياة ، زار المؤلف هذا الطبيب وشاركه بعض تجاربه ثم تولى تحقيقاً صحفياً مفصلاً وخرج من الأمر كله أكثر تساؤلا وحبرة عما كان كما سنرى .

«قد» يكون الأمر كذلك وقد لا يكون ، وربحا كان كذا وكذا . . واستشهد في نهاية الكتاب بهذه الآية الكريمة من سورة الروم: ﴿ الله يبدأ الخلق شم يعيده شم إليه ترجعون ﴾(١) غير مستبعد أن يكون المقصود منها شيئاً كهذا ، غير مدرك أن «بداية الخلق » لا يمكن أن يكون مقصوداً منها بعث إنسان أو أناس ، ولكنه ما يزال حائراً لا يقطع بشيء وهذا هو أفضل ما في هذا الكتاب الشيق المتع ، يتمثل ذلك في هذه الفقرة في نهاية الكتاب :

ه اقد مضت سنتان منذ زرت أرنول بلوكسهام لأول مرة، وهانذا أجلس مفكراً في قد يكون المعنى الذي يكن

استنباطه من أشرطة بلوكسهام؟ هل هي حقاً، كها يعتقد هذا المنوم المغناطيسي العجوز، الدليل على صحة الاعتقاد التاريخي عند البشر، بأن الإنسان يموت ثم يبعث إلى هذه الحياة مرة بعد مرة بعد مرة؟ وإذا لم تكن كذلك، فا هي؟ ...

ولكن من هو أرثول بلوكسهام وما حكاية الأشرطة . إلخ؟ . هذا ما سنجيب عليه أثناء رحلتنا مع هذا الكتاب ، مؤكدين أننا لن ننتهي إلا إلى مزيد من التساؤل ، ومن الإيمان مرة جديدة بهذه الآية : ﴿ ويسألونك عن الروح قبل الروح من أمر ربي وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً ﴾ شاننا في ذلك شأن المؤلف ، إذ إنه يقول لنا إنه بحث ومحص وحقق معميات والغازا كثيرة ، ولكنه لم يجد شيئاً حيره وقض مضجعه كهذا ، وبرغم أنه سبق أن رأى الناس ينومون مغناطيسياً ، فيتكلمون لغات لا يعرفونها ، ويصفون أماكن لم يزوروها وبلداناً لم يسافروا إليها ، إلا أنه وجد أكثر من ذلك في هذه الأشرطة .

#### حلقة الاتصال

إذا افترضنا جدلا أن هناك شيئاً كهذا ، فما حلقة الاتصال بين مختلف « الحيوات ، التي بحياها الإنسان ؟ .

هذا الكتاب \_ وغيره \_ يقول لنا إن الأحلام والتنويم المغناطيسي وغير ذلك من حالات عدم الوعي أو التركيز، أو كائناً ما كان الوصف الصحيح لهذه الأحوال التي تعتري الإنسان ، ما تزال \_ على غير ما يعرف الكثيرون منا \_ بغير تفسير علمي ، وكل ما لـدى العلماء بشانها لا يعدو أن يكون نظريات وآراء يختلفون فيها ، ولا أحد يدري هل يظل الأمر كذلك أم أنه سيأتي يوم تنتقل فيه إلى دائرة «القليل» الذي يدخل في طائلة الإنسان . . كائناً ما كان هذا الأمر، فالمفروض إذن أن تفاصيل الحياة السابقة توجد في ذاكرة الإنسان كما يوجد ماضي حياته وهو رضيع مثلًا ، وهــو مــا يتســني اســـترجاعه بالعقاقير وغيرها من الوسائل العلمية ، يخيل إليُّ أن هذا في حد ذات. يتنافى مع الفرض، فالحياة السابقة أحداث وقعت لشخص آخر، ومن العسير أن نتصور أن تتغير « الهوية » ويظل كل هـذا « مشــتركا » ، فالتنويم المغناطيسي والأحلام والذكريات وكل هذا ليس سوى الطريق لاستنباط أشياء سبق أن وعاها الإنسان وغابت عن ذاكرته وهو يسترجعها كما هي أو معبراً عنها بالرموز ، اللهم إلا إذا كانت إرادة الله هي أن ينتقل المخلوق من حياة إلى حياة ، آخذاً معه « هذكراته ، الخاصة مطوية في مكان ما من هذا المخ الجديد الذي نما مع الجنين الذي تكون بدوره

من نطفة ثم من علقة ثم سوي رجلاً ؟ .

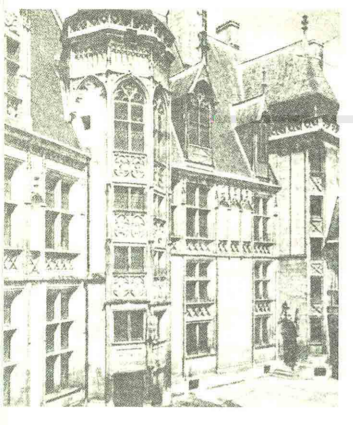
إحدى النظريات التي أعجبتني على كل حال ، هي تلك الواردة في هذا الكتاب ، ومعها احتالات أخرى ، في هذه الفقرة الرائعة في نهايته :

«هناك تفسيرات أخرى ممكنة ، أيحتمل أن يكون هناك «وعاء» معلومات مشترك بين كل من يدخلون في حالة التنويم المغناطيسي أثناء وجودهم فيها ؟ ثم إذا كان أسلافنا ينقلون إلينا في هذه البذرة الآدمية الدقيقة خواص تتحدد بها أوصافنا وطباعنا ، ألوان شعورنا ، وكم مرة في الدقيقة ترمش جفوننا ، وأنماطنا السلوكية التي نسميها الفرائز ، ألا يحتمل أننا نتلق منهم ، مع هذا كله ، شيئاً من خبراتهم وتجاربهم ، مسجلة هي أيضاً في هذه الشفرة الإلهية المتناهية الدقة ؟ » .

ثم: ما الحقيقة التارخية؟ ما هي ، بلغة الزمان والمكان؟ العالم النفسي كارل يونج ، يقول في كتابه « ذكريات وأحلام والعكاسات » (1) إنه لا يستبعد أن الذين بعيشون في الوقت الحاضر عكنهم أن يروا أحداثاً وقعت في الماضي وذلك بتاثير ظاهرة يسميها « التزامن » .

يحكي هذا العالم تجربة حدثت له هو نفسه ذات ليلة سنة ١٩٢٤ م، عندما صحا من نومه على صوت فرقة من الشباب يغنون ويعزفون الموسيق وراء نافذة غرفته، ولكنه عندما فتح النافذة لم يجد أحداً، كان الليل ساكناً تماماً، ثم علم بعد عدة أشهر أنه في العصور الوسطى كان المحاربون يلتقون في هذه البقعة ليحتفلوا بالمناسبة ويودعوا أهليهم، وأنه أمكنه وبطريقة ما ، أن ويتصل ذهنياً ، بهذا المرقف والذي هو \_ كأي شيء يحدث في هذه الحياة \_ واقع حدث ، مسجل في تاريخ الحياة والكون ، كل شيء مسجل ولا يمكن مخوه ، وكل شيء في الكون يحس بما يجري بدرجة ما ، وقد ياتي وقت نكتشف فيه الطريقة لاستنباط الماضي من الأشياء التي وعته ، من يدري ما هي حدود (القليل) الذي اوتيناه ؟ إلى أن يخدث هذا ، إذا من سبحدث ، قد يوجد بيننا من هم أكثر إحساساً بشيء أو آخر من غيرهم .

ومن ذلك ينتقل المؤلف إلى آخر نقرة في الكتاب: « والعمل الذي قام به بلوكسهام واستمر يؤديه عشرين سنة ، على الأقل يفتح أذهاننا على هذه المسألة ، وإذا كانت هذه التسجيلات تدفعنا لأن نعيد التفكير في أمور كنا نعدها منتهى منها ، فهذا في حد ذاته إنجاز عظيم لن يتسنى إلا للقليلين ، وكها قال يونج وهو يقترب من نهاية «حياته» التي نعرفها ، بقدر ما يمكنني أن أعرف ، فإن واحداً من أهداف



★ منظر لبيت من العصور الوسطى وهو بيت (حاك كور) في مدينة بورج كي وصفه جال إلحالز وهو تحت تأثير النتويج المعاطبي ★

الحياة الإنسانية القاء بصيص من الضوء على الظلمة التي يلتف فيها الوجود».

ثم يرجع المؤلف إلى احتال أن يرث الإنسان عمن أنجبوه خبرات ومعارف، كما يرث عنهم الأشكال والطباع، ويتساءل: كيف يتسنى لطفل مثل موزارت أن يعزف على البيانو بهذه القدرة الخارقة وهو في الثالثة من عمره؟ وكيف يتسنى له أن يؤلف السيمفونيات وهو في السادسة وأن تمثل على المسرح أوبرا من تأليفه وهو في الثانية عشرة؟ ألا يحتمل أن يكون تفسير ذلك أنه \_ وهو ينحدر من أسرة موسيقية \_ قد ورث شيئاً من هذا؟ وإذا كان الأمر كذلك، أيكن أن يكون تفسير الظواهر التي نظن أنها الدليل على الأرواح لا يعدو أن المرء منا، وهو تحت تأثير الغيبة، استخرج من مكامن غه غبوءات جاءته \_ كما جاءته خواصه الشكلية والطباعية مسجلة في كل خلية من خلايا جسمه \_ عن طريق الوراثة البيولوجية؟.

ثم ينتقل إلى هذه الفقرات الرائعة ، وهو ، المؤلف ، يمارس التحقيق الصحفي لحساب التليفزيون :

اعلى العقليين الذين يصرون على وزن كل شيء عميزان

العلم والاستنتاج أن يتذكروا أن جدي وجدتي كانا خليقين أن يبساني في صومعة إلى أن أشفى من الجنون لو أني كنت تنبأت لهما بأني عندما أكبر سوف أشتغل بشيء يسمى التليفريون، وأن هذا الشيء سيمكن سكان أستراليا من أن يشهدوا أمورأ تحدث في الجانب الآخر من العالم أثناء حدوثها، بل إن عقلي أنا ما يزال غير قادر تماماً على أن يستوعب فكرة أن المادة والطاقة شيء واحد! وإنني فقط لو استطعت أن أرمي بهذا الفلم إلى الخائط بقوة كافية فإنه لن بلبث أن يتلاشى!

إن ما هو مجهول في هذه الحياة أكثر وأكبر من أن نستطيع البت في هذه القضية بواحد من اثنين: إما تناسخ الأرواح ، وإما الخداع ، هناك مجال لاحتالات أخرى عديدة ، منها مثلاً احتال الإدراك عن غير طريق الحواس (٣) وهو ما يعتقد به الكثيرون ويقولون إن لديهم من التجارب ما يؤيد اعتقاداتهم » .

بهذا نكون قد بدأنا قصة المؤلف من نهايتها وليس من بدايتها كها هو مالوف، ولكنني من جانبي مطمئن جداً لهذا المنهاج، ويأتي ذلك من حرصي على أن أؤكد للقارئ أننا لا نقدم له عملاً من أعهال الخرافات أو الفانتازي التي ينبهر بها الكتاب والقراء وراءهم، بل إنني ساسمح لنفسي أن أتمادى في هذا قليلاً \_ من هذا المنطلق ذاته \_ وانقل

★ دَرَة رومائية (فيلا) قديمة من النوع الذي وصفه حان ايقالز ★



الفصل قبل الأخير أيضاً ، كما نقلت الأخير ، قبل أن أدخل في صلب الموضوع أو القصة الأصلبة التي ينقلها إلينا الكتاب ، وهي ، إذا أردت الصراحة ، لا تهمنا بقدر ما تهمنا هذه التعليقات المتزنة التي ياتي بها المؤلف في النهاية ، ولنتذكر أنه \_ المؤلف \_ ليس هو صاحب التجارب ولا الاشرطة التي سجلت عليها ، دوره لا يتعدى أنه أجرى تحقيقاً في السألة ورأى بعينيه هذه السيدة التي تتذكر أشياء مما هو مفروض أنه يخيل إليها أنها الحيوات اسابقة ، وأن بلوكسهام ، صاحب هذه الاشرطة والتجارب ، استجاب لطلب إيفرسون \_ المؤلف \_ ودعا هذه السيدة مرة أخرى بعد أن كانت تجاربه معها قد انقضت عليها خس سنوات ، وكانت السيدة المذكورة قد انقطعت عن مجرد التفكير في الموضوع ، وأنها تحت تأثير التنويم المغناطيسي حكت نفس الحكايات المسجلة دون اختلاف .

هذا الفصل قبل الأخير عنوانه «بين قبعتي وحداثي » ، وهي جملة يستمدها من مقطوعة شعرية للشاعر الأميريكي والت ويتهان :

> أجتاز الموت مع المائتين ثم أولد مع من يولدون ويغتسلون أنا لست محصوراً بين قبعتي وحذائي

حسناً ، محن لسنا أيضاً محصورين بين (طاقياتنا) وأحذيتنا ، وسوف غوت مع المائتين ، ونبعث مع المنبعثين ، ولكننا لا نسمي هذا ميلاداً ، يستعرض المؤلف هنا أشياء من التاريخ ، ويعد بعض الذين كانوا يمارسون الاعتقاد بأن الذي يموت يعود فيبعث إلى حياة أخرى في الأرض ، وهي أمنية قديمة لا تعبر إلا عن سيكولوجية البشر الذين لا يريدون أن يفارقوا الحياة الدنيا من أجل حياة لا يعرفون كيف تكون حالهم فيها ، أو لعلهم يعرفون ، منهم أفلاطون ، وتابليون ، وبلوتارك وهنري فورد . منهم أيضاً القصاص الإنجليزي الشهير تشارلز ديكنز ، الذي يحكي أنه كان يسير لبلاً في مدينة (فيرارا) الإيطالية ، فرأى جيراً لم يره من قبل ، يقول : « لو أنني كنت قتلت عند هذه البقعة في حياة أخرى لما تذكرتها بهذا الوضوح ولما تجمد الدم في عروقي لهذه الدرجة » .

أما الكاتب الإنجليزي والتر سكوت فكتب في مذكراته:

«أمس وأنا جالس للعشاء ، تملكني فجأة ما يمكنني أن أصفه بالإحساس بأنني سبق أن عشت من قبل! شعور مضطرب بأنني لا أشهد شيئاً للمرة الأولى ، نفس هذه المواضيع سبق أن تحادثت فيها ونفس هؤلاء الأشخاص سبق أن عبروا عن هذه الآراء ذاتها ، كان الإحساس قوياً وواضحا إلى حد أنه يشبه السراب في الصحراء »! .

اؤكد للقارئ أنني أنقل له هذه الفقرات بقدر ما أستطيع من الدقة ، وأتساءل ، ولعل القارئ يتساءل معي ، ما الذي يرمي

إليه المؤلف من ذلك اللهم إلا أن يوحي إلينا بطرف خني، أو غير خني، أنه هو أيضاً لا يصدق شيئاً من كل هذا الهراء؟..

هذا الذي يقوله والتر سكوت ، شيء نجرب جميعاً ، وتعليله واضح وفي غاية السهولة ، وهو أن الشيء بالشيء يذكر ، كلمة أو حركة تذكرنا بموقف قديم سبق أن جربناه ولكنه ليس واضحاً أو قابلاً للاستعادة الفورية يتحرك في أعماق الذاكرة محدثاً هذا الشعور المألوف ، وهل لو افترضنا أن الإنسان يعيش أكثر من حياة واحدة على هذه الأرض ، فهل معنى هذا أنه في كل مرة يعيش نفس التجربة ويحادث نفس الأشخاص في نفس المواضيع ؟ هل تتحول المسالة إلى «سيناريو» يتكرر كالعرض التليفزيوني ؟

أما هذا الذي يصفه السيد ديكنز، فنحن لا ننكر عليه أسلوبه الممتع، ولكننا لا نستطيع أن نجد فيه أكثر من ذلك حتى لو أردنا!! فاغمة طويلة من كتاب الغرب الذين بمارسون هذه الأمنية، أو على الأصح «كانوا» بمارسونها والله أعلم ما الذي بمارسونه الآن: الشاعر الأبرلندي و . ب . ييتس ، والكاتب الإنجليزي آرثر كونان دويل (طبعاً ، وهو صاحب الخيالات الذي لا حصر لها) ، جوته ، ميترلنك ، فكتور هوجو ، بلزاك ، جوستاف فلوبير ، تولستوي ، لويزا الكوت ، ادجار ألان بو . الخ ، رحم الله أبا العلاء المعرى :

يا مسرحباً بـــالموت مــــن متنـــظر إن كان ثم تعــــارف وتــــــلاق!

لعلهم قد تفابلوا، هذه الزمرة من الكتّاب، وسيأتي البوم الذي نلحق بهم فيه ونعرف نحن أيضاً، ولا يفوت المؤلف أن يأتي بتعليق من عنده هذا هو: كان العالم الإنجليزي إسحق نيوتن يعتقد في القرن السابع عشر الميلادي، بأن الدنيا خلقت سنة ٤٠٠٤ قبل ميلاد المسبع عليه السلام، ولكنه لم يكن يظن أن الإنسان يجيا أكثر من حياة على الأرض. ثم يأتي بهذه الفقرة الرائعة لعالم في الفيزياء الفلكية هو هيبر كيرتز الأميريكي: ه أنا شخصياً أجد من الصعب أن أتصور أن كل هذه الأعهان الشعرية والموسيقية لفنانين مثل هاندل وكيتس مجرد تفاعلات كيائية بين مجموعة من الجزيئات الأيدروكربونية. إذا كانت الطاقة والمادة والزمان والمكان، إذا كانت كل هذه الأشياء مستمرة، لا شيء يذهب أو والزمان والمكان، إذا كانت كل هذه الأشياء مستمرة، لا شيء يذهب أو حسناً، لسنا نظن أن القارئ في حاجة لأي تعليق من جانبنا على هذه الفقرة التي لا تثبت إلا ما نحن عالمون به دون حاجة لإضافة أي شيء محاه هو موضوع هذا الكتاب!

تأتي بعد ذلك أمثلة أخرى منها أن ثابليون كان يعتقد أنه شارلمان أعيد إلى الحياة ! حسناً ، ليس هذا بمستغرب ولا يدلنا إلا على نابليون وشارلمان ، وأن فيثاغورس كان يتلكر حياته السابقة باسم يوفروباس الذي قتل في حصار طروادة ، وأن الرسام الإسباني سالفادور دالي كان . . إلخ ، حكايات مسلبة ليس غير ، نحن لا ننكر على فيثاغورس عبقربته في اكتشاف خواص المثلث القائم الزارية ولكن الكثير من فلسفاته لا يتمشى معها .

والمؤلف نفسه يأتي بما نظن أنه القول الفصل في ذلك في فصل آخر بعنوان « لغز التنويم » ، يقول :

أنما هو مسلم به أن التنويم المغناطيسي والحث الكهربي للمخ يمكنها إطلاق الذكريات من حيث هي مختزنة في ثنيات عميقة في المخ ، هذه الذكريات قد تكون معقدة ومفصلة إلى درجة يصعب علينا تصديقها ، .

مُم يستمر في هذا الفصل الشيق قائلاً:

الفد وصلت أبحائي التاريخية إلى نهايتها (يقصد محاولات للتحقق من الصحة التاريخية لما يقول به النائمون)، وأحس الآن أنني انتهيت لا إلى حل اللغز، بل إلى تأكيده!.. وقررت أن ألجأ إلى علماء النفس لعل لديهم ما يستفاد منه، قال لي واحد من كبارهم: العقل البشري دنيا مجهولة لنا، لا يمكننا تعريفه إلا بوصف ما يفعله أو بوصف عمل المخ، وهو ما يشبه مناقشة فيلم سينائي بوصف آلة العرض.

أما الأسرار الداخلية لعقل الإنسان فقد لا يعرف عنها الطبيب النفسي أكثر مما يعرف الشاعر ، وأما هذه الظاهرة التي يتحدث عنها بلوكسهام ، وهي التنويم الذي يؤدي إلى حياة سابقة ، فلن تجد طبيباً نفسياً يعرف عنها شبئاً ، الذي يحدث في العمل السيكولوجي اليومي هو أن التنويم قد يؤدي إلى استرجاع مشاهد سابقة من هذه الحياة ، ولكن الرجوع إلى ما يسبق الميلاد مسألة لن تجد رجالًا علمياً يملك حجة بشأنها » .

#### ويمضي المؤلف قائلًا :

ه الأحلام واسترجاع الماضي كلها أشياء مبنية على الخبرات السابقة ، وقد لا يزيد الحلم على أن يكون تـاثراً بشيء نقــرؤه في كتــاب في اليـــوم السابق ، وبناء على ذلك قد لا تزيد محتويات أشرطة بلـوكسهام عــن أن تكون تأثراً بكتاب في التاريخ أو قصة تاريخية ».

ولكن لنسأل أنفسنا هذا السؤال: بعض الذين تناولهم بلوكسهام أكدوا أنهم يسترجعون حياة سابقة، فإذا كان النائم مغناطيسياً \_ كها يقولون \_ غير قادر على الكذب، فكيف يحدث ذلك؟.

حسناً ، إحدى النظريات في التنويم المغناطيسي تفول إن النائم يقع

تحت سيطرة المنوم ، وكل من يشاهدون العروض المسرحبة للتنويم يعرفون أن النائم يتقبل أية فكرة يغرسها المنوم في عقله ، وهو يستسلم عماماً ، وفي استطاعة المنوم أن يجعله يتظاهر بأنه جسر يتحمل عدة أشخاص يقفون عليه وهو متصلب كالحجر.

وبالرغم وثوقي من أن الأسئلة التي يوجهها بلوكسهام للنائمين كلها مجردة من أي إيجاء، ومن أن منهم من كانوا غرباء بحيث لا يمكن أن يكون الأمر مدبراً بينهم، فإني لا زلت لا أستبعد أن تكون الاقاصيص التي يحكونها مختزنة في أذهانهم من خبراتهم وتجاربهم السابقة، وأن ما يفعله هو أن يطلقها من عقالها، فهي ليست وليدة الساعة كها أن النائم برغم اقتناعنا باستسلامه للنوم أو للمنوم لا يستطيع أن يبتدع كل هذا لساعة.

وقد استمع أحد كبار الأطباء النفسيين لبعض هذه الشرائط وقال لي الله لا يشك في أمانة بلوكسهام، ولكنه لا يستطيع أن يقبل فكرة الحياة السابقة، والتفسير الذي يمكنه القول به هو ما يسميه Cryptomnesia أي الد فانتازي الذي يبنيه الواحد منا على قصة تاريخية أو مقالة بختزنها في ذاكرته وإن كان لا يذكرها واعياً، وقد أقرت سيدة من اللاتي اجتزن هذه التجارب، بأنها كانت تسترجع مشاهد من رواية عالمية شهيرة، وحكى لي أحد جراحي المنح أنه شاهد تجربة لرجل نائم أوحي إليه أنه يكوى في ظهره بقطعة نقود محمية في النار، وقد أحس الرجل بالألم نتيجة اعتقاده بأنه يكوى، ولكن الأمر لم يقف عند هذا الحد، فقد ظهرت بقعة هراء على جلده!!

وهكذا فإن اعتقاد هؤلاء الأشخاص بصحة ما يقولونه لا يعني أنه حقيقة تاريخية ، وكما يقول كارل يونج : «إن الاعتقاد بالنسبة لي لا يدل إلا على حدوث ظاهرة الاعتقاد ، وليس مضمون هذا الاعتقاد ، .

#### أرنول بلوكسهام

يمكننا أن نطمئن تماماً إلى هذه الآراء، ويصبح من حقنا فقط أن نتامل السيد أرنول بلوكسهام نفسه من أجل مزيد من الوثوق بانه \_ برغم أننا، كالمؤلف، لا نتهمه بالدجل \_ سمح لنفسه أن ينساق وراء الخيال، ويقع في هذا الخطا الذي شاع بين بني الإنسان في عصور كثيرة، وما زال يشيع، وهو أن يصدق المرء أي شيء يقال لمجرد أنه ليس لديه تفسير آخر لظواهر محيرة، هناك الكثير في هذه الدنيا تما لا يمكننا تفسير، ولكن هذا لا يجب أن يكون مبرراً لأن نقبل أي تفسير يقال لنا وإلا فلا نهاية لما سنصدقه من خزعبلات!.

نشا بلوكسهام باعتقاد خاطئ في هذه المسالة ، وحماس ل « اثباتها » ، وبدا في شبابه يدرس الطب ويمارس التنويم المغناطيسي في

ذات الوقت ، ثم جاءت الحرب العالمية الأولى وقطعت عليه دراسته ، في هذه الاثناء كان التنويم المغناطيسي قد بدا يصبح وسيلة علمية معترفاً بها في الدوائر الطبية .

ثم يحكي لنا المؤلف أن بلوكسهام مرض بعد ذلك بحمى التيفوثيد ، وقيل له إنه قد يصبح حاملًا للميكروب ، وأنه لذلك لن يسمح له بأن يعمل في مستشفى ، جزء غريب في قصة حياته ، فالأطباء أيضاً يمرضون ، ولو اضطرد هذا المقياس لفقدت البشرية عديداً منهم ، هجر الطب على أية حال وكائناً ما كان السبب ، وتضرغ لمهنة أقل خطراً هي التنويم المغناطيسي ، وأصبح بعد ذلك رئيساً للجمعية البريطانية للتنويم .

والتجارب التي أجراها وسجلها على هذه الشرائط، تحوي أقاصيص مسلية جداً، هذا على الأقبل، يجب علينا أن نقر له به، وهناك من تحولوا إلى ملوك وأباطرة في عصور ماضية، أو إلى شخصيات من أزمنة سحيقة كالعصر الحجري، ولكن لغتهم ظلت هي الإنجليزية!!

صحيح أن اللهجة تتغير وتصبح مختلفة جداً عن اللهجة الأصلية ، ولكن لو أن السيد بلوكسهام أن بغراب أبيض واحد كما يقول وليم جيمس ، أي بشخص واحد تكلم لغة واحدة لا يعرفها ، لكان عكناً على الأقبل أن نشاركه العجب ، ولو أن ما يؤمن به هو كان صحيحاً ، لكان في استطاعتنا أن نحل مشكلات علمية معقدة ، ونعرف عن تاريخنا على هذه الأرض أكثر مما نعرف الآن ، ولكن ما دام هذا لم بحدث ، وإلى أن يجدث (وهو بالتأكيد لن يحدث) فكل ما يكننا أن نقول به هو إن حكاياته مسلية ، ولكنها ليست صحيحة .

#### الموامش

(١) في الأصل:

God generates beings and sends them back over and over again until they return to Him

وفيا نظن فإن هذه هي الآية الكريمة المقصودة ، والمؤلف يأتي بها كنص قرآني ،
ومن الواضح أن الذي ترجم الآية أخطأه الصواب في ترجمة « يبدأ الخلق ، فالعبارة
الإنجليزية ، generates beings ، تعني « يكون المخلوقات ، وهـ و معـنى مختلف
تماماً .

Memories, Dreams and Reflections (Y)

(E.S.P.): Extra-Sensory Perception (\*)

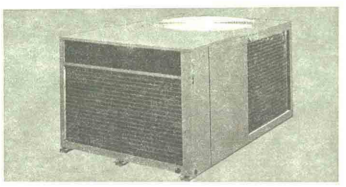
# Chall Subjuly

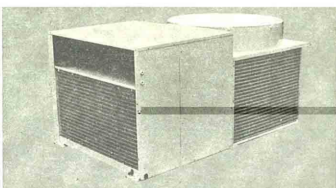
اسم بستحق تفنكم في مجال التبريد

وبجانب وحدات السنبابيك المألوفة

سن نق الم بحري من القطعتين وأجهزة التكييف المركزي

وكها بمتازب كفاءة عالية - أسعار منافسة - خدمة تامة وضان شامل







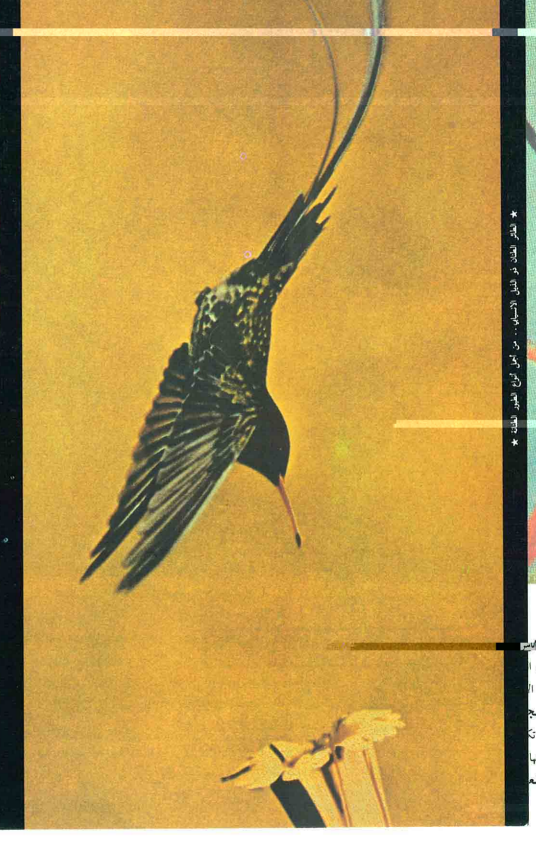
المعاومات المعاد، وكالت ميتسبوبيشي اليكتريك المعادية ميتسبوبيشي اليكتريك

الرئياض: ت ٣٩١٩٢ - ص.ب ١٦١٤ عارة الرصيص الجنوبية \_ شارع الملك فيصل جي لذة: ت ٢٦٨٨ - ص.ب ٢٥٩٢ عمارة البنك الأصلى - طريق مكت - كياب (١) الكامسيام: ت ١٨٥٨ - ص.ب ٢٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك من الله مسيام: ت ١٨٤٤ - ص.ب ٢٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك من المنارع المنارع المنارع المن المنارع المنارع



بقسلم د.أحمد محمد عندود

تعد الطيور الطنانة من أجمل الطيور على وجه الأرض، وقد أعجب بها الإنسان منذ القدم، وأطلق عليها لقب « الجوهرات المجنحة » ويوجد منها حوالي ٣٧٠ نوعاً ختلفاً، وهي صغيرة الحجم بالنسبة إلى باقي الطيور، إذ إن أكبرها يتساوى مع طائر السهامة في الحجم وأصغرها لا يتعدى البوصتين في الطول وأقبل من جرامين في الوزن ولذلك سمي « السطائر النحلة » .





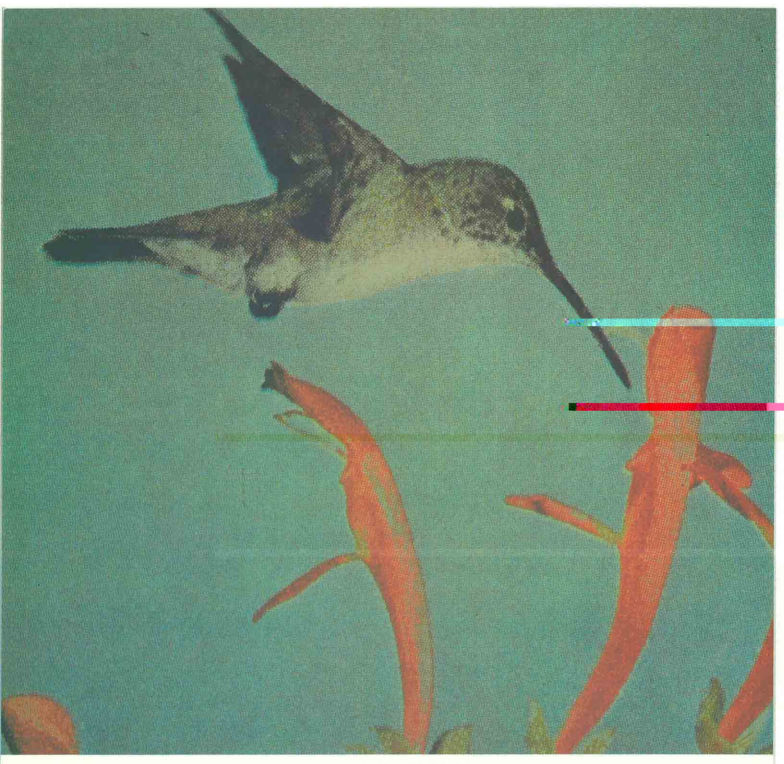
★ ذكر الطائر الطنان ذو الذيل العريض واللون البرونزي ★

وقد أثارت هذه الطيور انتباه الإنسان في القرن التاسع عشر الميلادي واصطيدت الآلاف منها وحنطت، واستعملت للزينة في الأزياء والمفروشات، وحفظت حية في المنازل وحدائق الحيوان كي يستمتع الإنسان بالنظر إليها، ومع التوسع في استغلالها اهتم العلماء بها، وأجريت دراسات عديدة لمعرفة أماكن تواجدها وأساليب حياتها الطبيعية من حيث التكوين الجسماني والمقدرة على الطيران التي اشتهرت به . . وطريقة التكيف للحياة وسلوكها الاجتاعي .

#### أماكن تواجدها

تعد القارتان الأميريكيتان الموطن الأصلي للطيور الطنانة ولمقدرتها الفائقة في الطيران ، فقد غزت كل البيئات الطنبعية الختلفة في تلك القارات وتكيفت للمعيشة تحت ظروف قاسية . . فهي تعيش في الغابات الممطرة حيث تبني أعشاشها على الأغصان ، وتستعمل بيوت العنكبوت والنباتات في هذا الغرض ، وتعيش في قمم الجبال العالية

عجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٩٢



\* أنثى الطائر الطنان ذو الرقبة الياقوتية \*

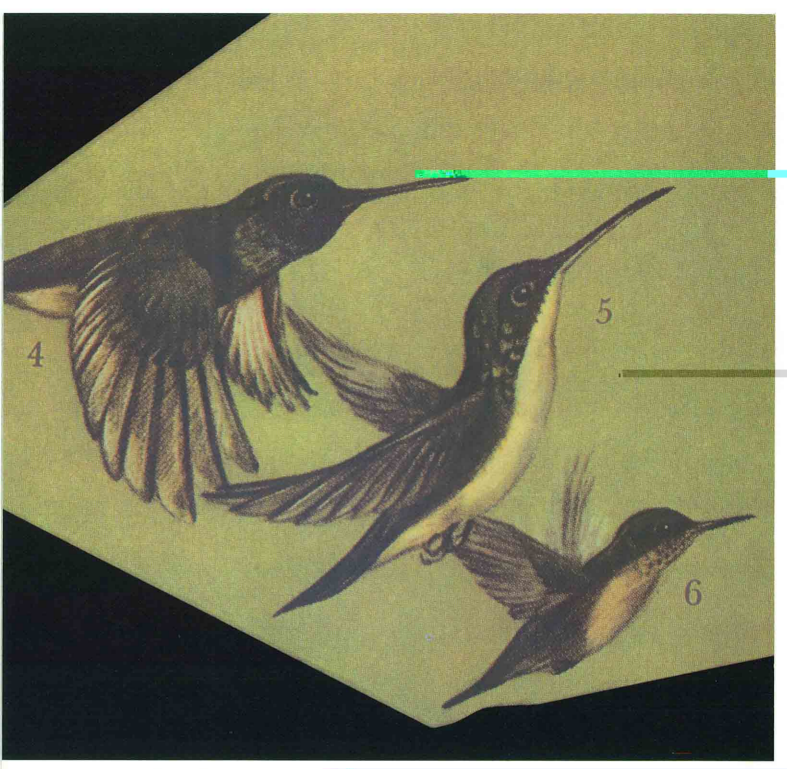
وصقيع الاسكا، حيث تبني الأعشاش في أنفاق تحت الأرض، وحيث عميل إلى البيات الشتوي لتفادي البرد الشديد . . . وتعيش حتى في صحارى الأميريكتين حيث تبني الأعشاش . وتكيفت في تلك البيشة حيث تتغذى الطيور الطنانة على أشجار الصبار ، وهي من أكثر الطيور نجاحاً في مضهار الهجرة التي إما أن تكون محلية أو بين القارات ، وهذه المجرة تساعد على انتشارها ومعيشتها تحت الظروف الطبيعية المتباينة . . . . ولكن أكثر المناطق المناسبة لمعيشة الطيور الطنانة هي

سلسلة جبال الأنديز وسهول الأمازون حيث تـوجد الأزهـار والنباتات بكثرة طوال العام .

#### جال الألوان والشكل

اشتهرت الطيور الطنانة بجهال الألوان والشكل، فالجلد مغطى بحلة كثيفة من الريش الجميل الذي يعكس الألوان ويبدو وكأنه قـوس قـزح

مجلة الفيصل العلند (٤٣) ص ٩٣



🖈 مجموعة من الطيور الطنانة ذات الأنوان الزمردية الزاهية ويظهر في أسفل الصورة أصعر أنواع الطيور العامة الذي لا يتعدى (٣) جرام من الوزن ولذلك سمي الـطائر الـطنان النخلــة 🛪 🗕

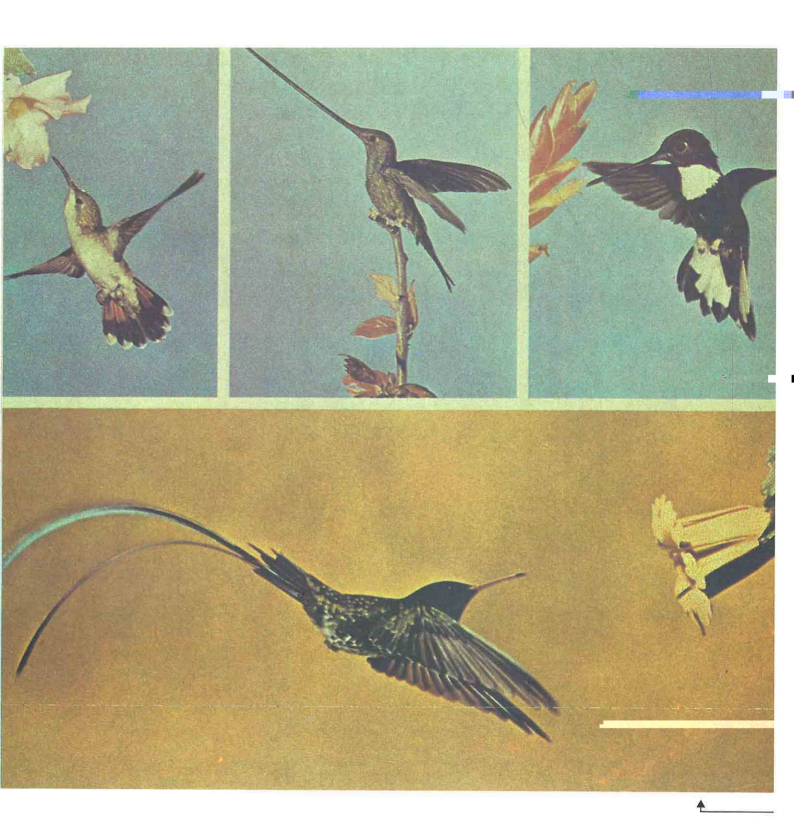
جيل . وتمتلك أغلبية هذه الطيور عرف جميل نميز وتشتهر بالريش الجميل على الذيل الذي يمتد أضعاف طول الطائر ويشكل في عدة أنواع عديدة ، ويعتبر الذيل من العلامات المميزة للطيور الطائة ، فيوجد بالرغم من حجمها الصغير إلا الطائر الطنان ذو الذيل الشوكة ، أو الذيل الرائع المغرفي ،

أو الذيل الانسيابي، أو الذيل الملتحي، أو النذيل العريض وفي العادة يكون الذكر أجل من الأنثى التي لا تمتلك هذه الألوان والأشكال الزاهية.

#### مقدرة فائقة على الطيران

بالرغم من حجمها الصغير إلا أن الطيور الطنانة من أكثر الطيور مقدرة على الطيران ، إذ قد يصل اهتزاز الجناح أثناء الطيران إلى أكثر من تسعين مرة في الثانية ، وأثناء الطيران يصدر هذا الاهتزاز أصواتاً تتراوح بين الصفير وصوت المنشار ، وبسبب هذه الأصوات سميت «الطيور الطنانة». وبإمكان هذه الطيور التحليق في مكان واحد ثم بسرعة تغير

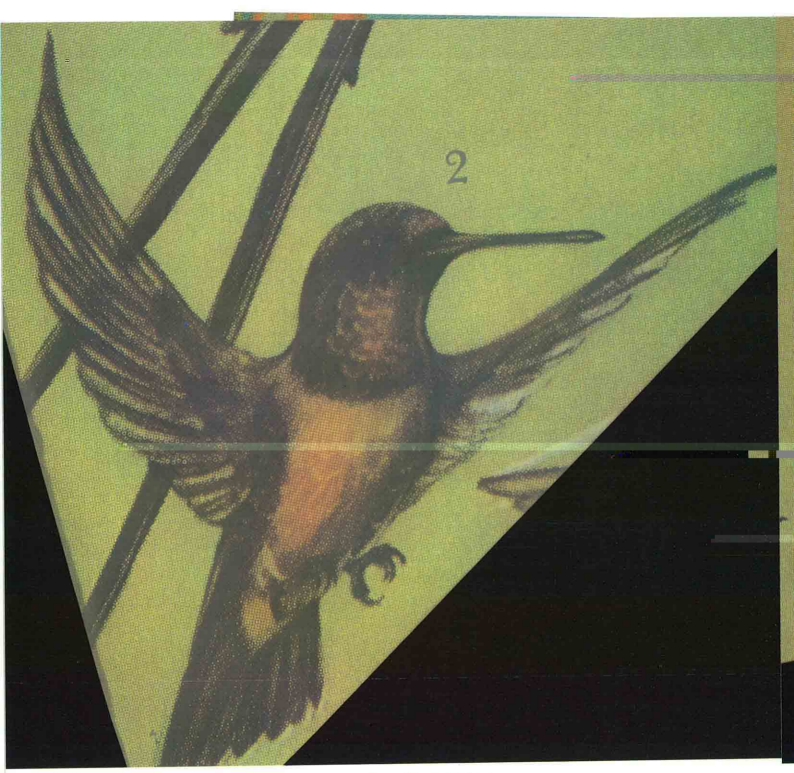
مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٩٤



انجامها ، وهي الطيور الوحيدة في العالم التي تستطيع أن تطير بمهارة إلى الخلف وقد تصل سرعة الطائر الطنان إلى أكثر من مائة كيلومتر في الساعة ، وهناك عدة مميزات تجعل الطائر الطنان من أمهر الطبور في الطيران ، وعضلات صدرها كبيرة تصل إلى ثلث حجم الجسم، والفو الكبير لعظام الصدر . . . وهذه المقدرة الفائقة للطيران تساعد الطائر الطنان في الحصول على الطعام والدفاع عن نفسه ضد الأعداء.

### الحجم الصغير يعرض الطائر لعدة مشاكل

يعتبر الحجم الصغير عاثق كبير في حياة أي حيوان بالنسبة للعوامل الفسيولوجية ، وذلك لأن سطح الجسم في الحيوان الصغير كبير جداً نسبياً بالمقارنة مع حيوان كبير الحجم ، وبالتالي فـإن الـطيور الـطنانة تتعــرض لصغر حجمها لعدة مشاكل من أهمها المحافظة على حرارة الجسم بصورة ثابتة ، فهي تحتاج إلى أوكسيجين أكثر نسبياً من باقي الطيور



★ الطائر الطنان الجميل المعروف بالاسم الشائع ملاك الشمس ★

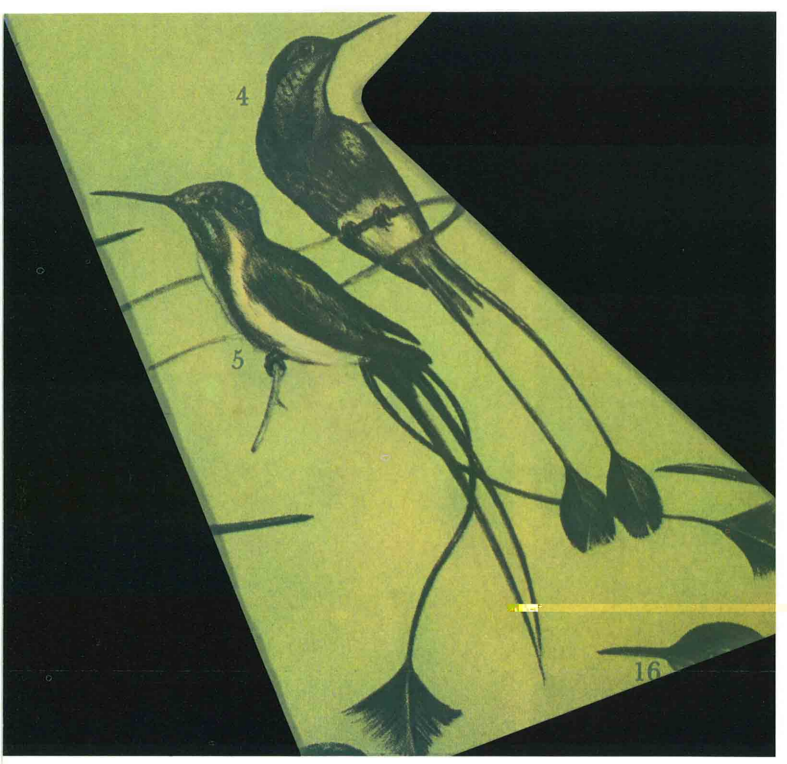
والحيوانات الأخرى ، ولذلك فإن حجم القلب وعدد كريات الدم الحمراء يعد ثلاث مرات أكبر من الموجود في طائر كبير كالحمام الزاجل ، ومشكلة أخرى يتعرض لها الطائر الطنان وهي احتياجه المستمر إلى كميات كبيرة من الطعام .

والعناية الإلهية كيفت الطيور الطنانة لهذا الغرض ، إذ إن لها مناقير طويلة لها أشكال عديدة (مستقيمة أو منحنية لأعلى أو لأسفل) على

حسب شكل الزهرة التي يتغذى عليها الطائر ، حتى أن أغلبية العلماء كانوا يظنون أن هذه الطيور لا تتغذى إلا على رحيق الأزهار ، لكن البحوث العلمية دلت على أن الطيور الطنانة تتغذى على الحشرات

بالإضافة إلى رحيق الأزهار، وأثناء التغذية بحلق الطائر فوق أو مقابل الزهرة ويدخل منقاره الطويل داخلها ثم يبدأ اللسان الطويل في امتصاص الرحيق والحشرات التي قد توجد داخل الزهرة، وبعد أن يأخذ

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ٩٦



★ نوعان من السطيور السطنانة ذات السذيل السرائع المغرفي \*

الطائر كفايته من الزهرة يـطير إلى الخلف كي يستخرج منقـاره ثم يـطير كالسهم إلى زهرة أخرى!!

#### طيور غير اجتاعية

أعجب علماء السلوك عندما اتضح لهم أن هذه الطيور الجميلة غير الجتاعية ولا تتحمل دخول أي غريب في مقاطعتها وتـطير نحـوه بشراسـة

وتهاجمه بمنقارها المدبب، وتختلف عن باقي الطيور الأخرى في أن مقدرتها على الغناء غير متطورة، وفي العادة لا تعيش في عائلات ولا يـوجد أي ترابط بـين زوجين من الـطيور الطنانة، كذلك الموجـود في بـاقي الـطيور

حيث يخلص أي الزوجين لزميله وإن فصل عنه فإن الغناء يتوقف ، وقد يموت الطائر كالحهام حزناً وكمداً على رفيقه إن مات قبله!!





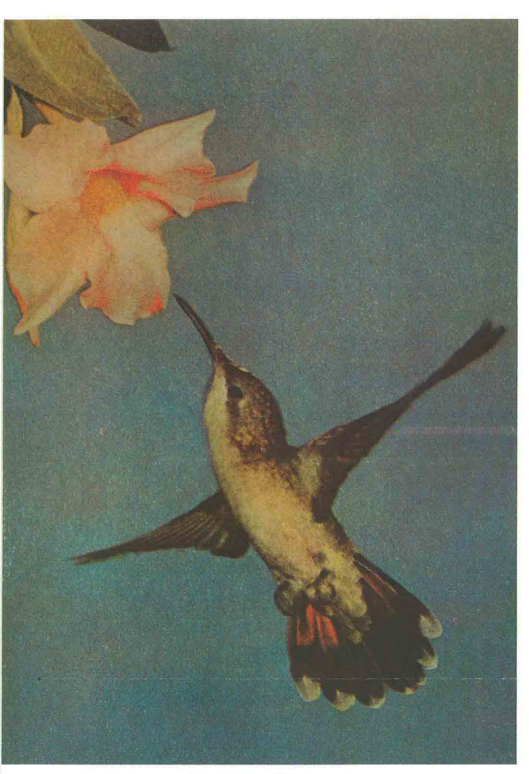
★ ذكر الطائر الطنان ذو المنقاد السيني ★

★ مجموعة من الطيور الطنانة ★

أسابيع حتى يكتمل نموهم ثم يبدأ في التدرب على الطيران ، وبعد أيام معدودات ينفصلون عن الأم كي يعيشوا حياة منفردة كباقي الطيور الطنانة!

فمن عادة الطيور الطنانة أن تعيش الأنثى وحدها وهي التي تبني العش ولا تتلاقى مع الذكر إلا في موسم التزاوج، فهو في هـذه الأوقـات يتـودد إليها بالطيران بطريقة محددة ملفتة للنظر، وقـد يصـدر أصـواتاً بـالغناء،

ويستعمل الريش الموجود على الذيل والجناحين لإصدار أصوات أخرى تثير انتباه الأنثى . . وبعد أن يتم التزاوج يطير الذكر بعيداً ولا يساعد الأنثى في





#### المراجع REFERENCES

Grzimek, B. (1975). Grzimek's Animal Life Encyclopedia,
 Volume 8. Von Nostrand Reinhold Comp., New York, London.
 Milne, L. and Russell, F. (1975). The Secret Life of Animals.
 Weidenfeld and Nicolson. London.

وهذا السلوك الاجتاعي كان من أهم مقومات نجاح الطيور الطنانة في الطبيعة ، لأنها كالحشرات لا تهاب الإنسان ، وقد استفادت من التوسع في الزراعة والحدائق حيث تجد الطعام والمأوى ولصغر حجمها وعدم

ضررها للإنسان لن تنقرض وستعيش كرمـز للجهال الـطبيعي في مخلوقات الله!!

## رائس السيان عير الناريات

#### بقام: المحمد المكينسيي

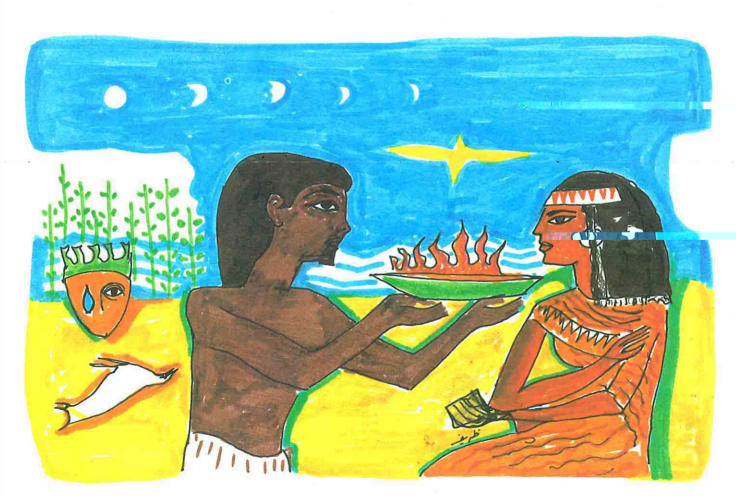


بمناسبة حلول القرن الخامس عشر الهجري وفي غمرة احتفالات العالم الإسلامي بهذه المذكرى العظيمة ، وفي غمرة استعدادات المسلمين لإحياء هذا الحدث التاريخي بما يليق بمقامه العظيم ، في غمرة كل هذا وذاك نرحل جميعاً مع هذا المقال في رحلة شيقة لنرى كيف كان الإنسان القديم يحتفل بأول يوم جديد من سَنتِه .

منذ بدء الخليقة وما إن وطئت قدم الإنسان على صدر الأرض ومشى كياناً منفرداً حتى أحس أن تعاقب الليل والنهار أمر غريب يحير باله ويثير في ذاته تساؤلات كثيرة ، فكيف يحدث ذلك ؟

وأمام هذه الظاهرة وجد الإنسان نفسه عتاجاً ومضطراً إلى أن يضع عملية حسابية يقيس بها الوقت، ويضع ضوابط معينة لكي يقيس بها الوقت، ويضع ضوابط معينة لكي الزمني . . وكانت هذه المظاهر الطبيعية الكونية ولا سيا القمر، تنمي في نفسه حب المتابعة والتقصي لمعرفة أسباب الاختلاف والتغير ؛ وعندما رأى هذا الكائن القديم القمر يسير في أشكال مختلفة وتعاقب منظم اتخذ كلا من تلك الأشكال عقداً ثابناً قائماً بنفسه سماه: شهراً .

وبفضول حسن ، رأى الكائن البشري الأول أن هناك وحدات زمنية تتساوى فيها درجات الحرارة ، ثم تتقلب الصورة ويتغير الجو فيأتي الشتاء ، ثم تخضر الطبيعة لفترة معينة ونعني به فصل الربيع ، ثم يشتد الحرونقصد به فصل الصيف ، ثم تذبل الطبيعة



ويقتم الجو وعند ذاك فصل الخريف.

وهكذا قسم الإنسان الأول هذه الوحدات إلى فصول أربعة . ولما رأى تتابع مثل هذه الدورات \_ وبانتظام \_ اتخذ منها عقداً جديداً سماه : سنة . (۱) إلا أن الإنسان لم يقف عند هذا الحد من التقسيم ، إذ قام يدقق في التعاقب الزمني ، وشعر بذكاء فطري أن التقويم من فصول السنة ، ولكنها تتبدل برجوعها في كل سنة أياماً إلى الوراء ، فتدارك الكائن الغابر ذلك بأن أوجد السنة الشمية ؛ وهي العقد لذي تقضيه الشمس منذ تحولها عن نقطة من نقط الاعتدال إلى أن تعود إليها .

أما الذين اطمأنوا إلى النظام القمري فقد الحاوا إلى طريقة كبس السنين<sup>(۲)</sup> وذلك ليحدثوا توافقاً معقولا بين النظام القمري والنظام الشمسي.

وكان العرب في الجاهلية يكبسون سنينهم القمرية ، فكانت شهورهم ثابتة مع الأزمنة لا تتأخر عن أوقاتها ولا تتقدم إلى أن ظهر الإسلام في العقد الأول من القرن السابع الميلادي ، فأبطل ذلك النظام وأنشأ التاريخ الهجري وهو أول تاريخ جديد(٢) لظهور الإسلام بعد أن مضى عليه ثلاث عشرة سنة وهو مضيق عليه من طرف مشركي قريش ورسول الله محمد هي ممنوع من الجهر بعبادة

ولقد كانت هجرة الرسول الأعظم محمد عليه الصلاة والسلام كها حقى ذلك المرحوم محمود ياشا الفلكي (أ) اليوم الثاني من شهر ربيع الأول الذي كان يوافق آنـذاك ٢٠ سبتمبر (أيلول) من سنة ٢٢٢ ميلادية . وتقول بعض المصادر الأخرى إن الهجرة كانـت بـالتاريخ الميلادي يوم ١٥ أو ١٦ من شهر يوليو (تمـوز) ٢٢٢م . ولقد صارت أوائـل الأشهر الهجرية تثبت برؤية الهـلال دون التقيد بـأي حسـاب

ولا غرابة في الأمر إن قلنا إن حاجة

الإنسان الأول إلى الفرح والبهجة كانت موجودة منذ القدم . لذلك بدأ باصطناع مناسبات معينة تذكره بشيء ما يحتفل به كل سنة ، وتولد في نفسه أجواء من الغبطة والسرور ، ومن هنا ظهرت الأعياد والمناسبات وتعددت واختلفت

حسب عادات وتقاليد الأمم والشعوب الكثيرة الموجودة في أرجاء المعمورة . . وهكذا أصبح لكل شعب ولكل ديانة عيدها الخاص بها . . وامتلأت التقاويم الزمنية بأيام الراحة والعطل والأعياد .

أما اليوم ، والمسلمون على أهبة الإعداد للاحتفال بمطلع «القرن الخامس عشر » لهجرة الرسول فلا بد من الرجوع إلى الوراء ، إلى تاريخ المصريين القدماء ، لنرى كيف كان احتفالهم بهذه المناسبة .

#### المصريون القدماء

لقد كان المصريون يحتفلون بمقدم العام الجديد على ضفاف النيل، حيث كان ذلك رمزاً لقهر آلامهم وبداية لموسم الخصب، وكان ذلك يحدث في شهر (توت) من كل سنة (٥)،

ويبدأ عندهم موسم الأفراح والمسرات باعتبار أول يوم من شهر (توت) عندهم بداية لحياتهم الجديدة، وكانوا يقيمون حفلات عامة في الشوارع يشارك فيها الجميع، وعند الفجر يقدم الكاهن الأول قرباناً « لإيزيس » آلهة الحب(")،

وعند شروق الشمس يخرج وبيده آنية مقدسة يحملها ستة عشر كاهناً يطوفون بها أرجاء المدينة في موكب بهيج تصاحبه الأناشيد والرقصات(٧٧).

#### عند الفرس

أما رأس السنة عند الفرس فيطلق عليه اسم «نيرز» أو «نيروز»، وهو أول يوم من أيام السنة الشمسية عندهم ومعناه باللغة الفارسية «اليوم الجديد» وهو يوم الفرح عموماً عند الفارسيين وكان يعتقد هؤلاء أن من أكل

الحلوى في ذلك الصباح وتدهن بالزيت قبل أن يتكلم عاش سعيداً طوال العام. ويستمر الفرس في عيد رأس السنة بإيفاد الناس والتراشق بالماء والتهادي بالمسك والزعفران والكافور(٨)..

وهكذا نجد أن الفرس كانـوا يحتفلـون بــأعياد رأس السنة في جو مفعم بالفرح والسرور .

#### .. والرومان

وإذا ما انتقلنا إلى السرومان نجد أن الاحتفال عندهم برأس السنة كان يأخذ طابعاً آخر وذلك قبل ميلاد المسيح، حيث كانت تقام الولائم والأفراح وتحمل الهدايا الثمينة إلى ملوكهم، وكانوا يتناولون التين (١) طيلة السنة،

والسنة عند الرومان ١٢ شهراً تبتدئ بيناير (كانون الشاني) وتنتهي بديسمبر (كانون الأول)، وقد أطلقوا على الشهر الأول من السنة الجديدة اسم جانفيًّ (Janvier) نسبة إلى إله روماني ذي وجهين يرمزون بها إلى وداعة السنة الماضية بأحدهما واستقباله الآتية

بالآخر . . وكانوا يشيرون إلى ضرورة التزاوج بين الماضي والحاضر متخذين من ذلك عظة لإصلاح شؤونهم القادمة .

أما اليوم فنجد الدول المسيحية على الخصوص والدول الأوروبية على العموم تحتفل احتفالا بهيجاً بأعياد رأس السنة الميلادية فتقام لهذا الغرض احتفالات رائعة يتخللها الرقص والغناء، وتبدأ الاستعدادات لهذا الحفل مبكراً وذلك ابتداء من ٢٥ ديسمبر (كانون الأول) وتنتهي منتصف ليل ٣١ منه، ولا نسى الجانب الديني حيث تقام سلسلة من الحفلات الدينية تتخللها الطقوس التي يقوم بها قداس الكنيسة المسيحية مع ما يصاحب ذلك من

إقامة المراسيم والشواعر التي تسودها نغمة مهيبة من الأناشيد الدينية ، وتنتهي كل هذه الاحتفالات على أمل طي صفحة من صفحات الماضي وبداية عام جديد في جو من التفاؤل والأمل في المستقبل.

#### البابليون

ومن أشهر احتفالات العالم القديم بهذه المناسبة احتفال البابليين بالسنة الجديدة وكان يتم ذلك في شهر نيسان (أبريل) (١) من كل عام وبالتحديد في الأحد عشر يومأ الأولى من نيسان (أبريل)، وعلى الرغم من أن معلوماتنا قليلة عن هذا الاحتفال، فإن المصادر التاريخية والحفريات تقول إن هذا الاحتفال كان يبدأ بطقوس غريبة كان يؤديها الكاهن الأعظم، وكان يسمى هذا المهرجان الخاص بمجيء واستقبال السنة الجديدة في بلاد الرافدين على عهد البابلية القديمة باكيتو.

وكان الكاهن يتلو تراتيل خاصة طيلة أربعة أيام ينهيها بتلاوة أسطورة الخليفة إينوما إيلش ، وفي اليوم الخامس يذبح كبشاً كبيراً ويسح البابليون بعد ذلك جدران المعبد برأس الكبش لطرد الأرواح الشريرة . أما في اليوم السادس فيحضر الملك إلى المعبد وتحضر معه حاشيته .

يبدأ الاحتفال بأن يقدم الملك اعتذاره من جميع التصرفات التي قام بها خلال العام، وبعد أن ينتهي الملك من تقديم اعتذاره يتلق صفعة قوية على وجهه بمنحها إياه الكاهن اللذي لا يتورع عن إطلاق الألفاظ النابية تنتهي بأن يشد الملك في أذنه بقوة تجعل الدموع تنفجر من عين الملك. وكان البابليون يتفاءلون عندما يشاهدون دموع الملك الغزيرة. ويبدو أن هذه الغزارة تتوقف على قوة صفعة الكاهن لا غير.

وفي اليوم الأخير من الاحتفال \_ أي اليوم السابع \_ يذبح ثور أبيض وتشعل النيران في كل أنحاء مدينة بابل(١٠٠)، ويعلن الكاهن في المساء أن السنة الجديدة قد بدأت ويتمنى للجميع عاماً مليئاً بالخير والهبة .

أما وقد تكلمنا عن احتفالات بعض الأمم والشعوب التي خلت بدءً بالمصريين القدماء ومروراً بالفرس والرومان والبابليين بأعياد رأس السنة لابد أن نسرى كيف احتفال أجدادنا المسلمون الأوائل بهذه المناسبة.



#### أول محرم عند المسلمين

بتصفح المصادر العربية لا نجد معلومات تثبت لنا أن العرب أو المسلمين أولوا عناية لمثل هذه الاحتفالات الموسمية على أن الإجماع ينصب كله على أن هذه الاحتفالات عرفت أوجها وفترتها الذهبية في عهد الدولة الفاطمية (٩٠٩ ـ ١١٧١ م)، التي لم يعد حكمها مقتصراً على بلاد تونس بل توسع ليشمل الشمال الإفريقي كله ووصل الذروة باحتلال مصر من طرف القائد جوهر الصقلي وبإيعاز من الخليفة الفاطمي المعرز لدين الله

الفاطمي وحيث إن الفاطميين شجعوا الثقافة الإسلامية حيث استدعوا العلماء إلى مصر من الخارج وشيدوا لهذا الغرض \_أي طلب العلم وإلقاء المحاضرات ونشر الثقافة والعرفان مسجد أو جامع الأزهر(١٢) سنة ٢٧٢م، أصبحت الفنون والأعياد تحظى عندهم باهتمام كبير؛ وهكذا تعرف شهور رمضان على مر السنين وطيلة مدة حكمهم(١٣) واحتفالات رأس السنة الهجرية مهرجانات وأفراح مختلفة.

وفي أيام هذه الدولة أخذ المصريون يحتفلون برأس سنتهم وهو أول محرم ؟ ١١ ومن المعروف أن السنة عند العرب المسلمين تتكون من ١٢ شهراً تبتدئ بشهر محرم وتنتهى بشهر ذي الحجة وتسمى سنة هجرية نسبة إلى هجرة المصطفى محمد ﷺ ، والسنة الهجرية تتميز عن السنة الميلادية في عدد الأيام . فالنسة الهجرية تتألف من (٣٥٤) يوماً بينا السنة الميلادية تتألف من (٣٦٥) يوماً ». لقد تطرق القرآن الكريم صراحة إلى التقويم عند المسلمين، قال تعالى في سورة التوبة : ﴿ إِنْ عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن أنفسكم ﴾ (سورة التوبة ، الآية ٣٦) ، أما الأشهر الحرم التي حرم الله فيها القتال عن المسلمين فهسي: (محرم ، رجب ، ذي القعدة ، ذي الحجة ) » . كان الخليفة الفاطمي يركب ويجول في

الأسواق بزيه الفخم ويوزع الدنانير على الناس . ويدذكر المؤرخ البعلبكي تقي الدين المقريزي ( ١٣٦٤ م )(١٤) في كتابه المشهور : « السلوك لمعرفة دُول الملوك ، الشهور : « السلوك لمعرفة دُول الملوك ، الناسبة خرفاناً مشوية وقطعاً منفوخة من أرز بلبن وسكر وعسل على الفقراء ، كما كانت تقام لحذه الغاية سرادق وأسمطة وتنصب الخيام في بهو قصر الخليفة الفاطمي وتكون الدعوة عامة . وهكذا نجد أن المسلمين اهتموا بمشل هذه المناسبات الجليلة وأولوها حقها من العناية وأضفوا عليها طابع القدسية والجلال .

واليوم، بعد مرور ١٤ قرناً وحلول القرن ١٥ الهجري (١٤٠١هـ)، نجد أنفسنا ملزمين

بإحياء هذه الذكرى العظيمة بما يليق مقامها الكريم من عز وجلال ، وذلك بتمجيد ذكرى الهجرة المحمدية الشريفة التي تعتبر حدثا عظما يسجل تحولا في تاريخ الإنسانية جمعاء، وإقامة مهرجانات في طول وعرض البلاد العربية من الخليج إلى المحيط يقوم فيها الوعاظ والمرشدون بإلقاء الأحاديث والمحاضرات عبر مساجد البلاد العربية ، كما وجب على البلدان العربية كذلك بفضل مراكزها الثقافية الإسلامية في الخارج القيام بحملة من أجل شرح الدين الإسلامي الحنيف للأجانب، وتحليل حدث الهجرة المحمدية وأبعاده على تاريخ البشرية ، كما أنها فرصة أخرى تتاح لمن أفاء الله عليهم بالخير والمال من أجـل أن يتـذكروا أن حـولهم أنـاساً محرومين يعانون الفاقة والفقر . . وخلاصة القول إنها لحظة من أجمل تقيم ١٤ قسرناً الماضية والاستفادة من الأخطاء والتجارب الفارطة والاعتزاز بماض مشرق وأمةٍ ، كانت خير أمة أخرجت للناس، وحضارة عريقة وتاريخ مجيد وبطولات رائعة .

إن الأمل معقود على المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، أفراداً وجماعات، حكومات ومسؤولين على إحياء هذه الذكرى الكريمة ، ولا شك أن الحكومات والدول والجمعيات الإسلامية قد هيأت برامج وأسابيع دينية لإحياء هذا الحدث التاريخي والكل أمل ورغبة في أن يكون قرننا هذا الذي نحن بصدد استقباله قرن استرداد الإسلام لصولته وقرن المد الإسلامي في العالم ، راجين كذلك أن يكون عامنا الجديد ١٤٠١ هـ، عام يمن وسركة وتحقيق النصر على أعداء المسلمين وتحرير فلسطين وعودة أبنائها إلى أراضيهم المغتصبة ، ولا يتحقق كل هـذا وذاك إلا بالالتفاف حول راية الإسلام وأن يكون هناك وعي بما يتربص الإسلام والمسلمين من مؤامرات تستهدف المس بمقدساته ، وما حملات الغرب المسعورة التي تشنها صحافتهم على الإسلام والمسلمين إلا جزء من تلك المؤامرات الكثيرة ذات الأشكال المختلفة . . إنها مسؤولية تاريخية تقع على عاتق المسلمين وما تحقيق ذلك بعزيز أمام هممهم العالية .

#### المصادر والمراجع

- ١ \_ القرآن الكريم .
- ٢ \_ تاريخ مصر وبابل القديم .
  - ٣ ــ دائرة المعارف الشرقية .

#### الهوامش

 (١) سَنة: ١٢ شهراً، ج: سُنون وسِنون وسَنوات وسَنهات، تصغيرها (سُنية وسُنينة وسُنيهة).

من المعروف أن الأكديين في بابل قسموا
 فصول السنة إلى أربعة فصول.

(٢) كبس السنين: نقول كبس السنة بيوم: أي زاد فيها يوماً. « السنة الكبيسة » هي التي يزاد فيها يوم على شهر (شباط) فبراير فيصير ٢٩ يوماً وذلك في كل أربع سنوات من السنة الشمسية .

(٣) لما أراد المسلمون في خلافة أمير المؤمنين عمر ابن الخطاب وضع التاريخ جعلوا مبدأه مسن هذه الهجرة الشريفة ولعدم المخالفة بين مبدأ الهجرة وبدء السنة الهلالية قدموا ميعاد الهجرة شهرين وأياماً بعد أن كانت في شهر ربيع الأول وجعلوا بدء الهجرة من شهر محرم سنتها الموافق لـ ١٣٧ ميلادية .

(٤) محمود باشا الفلكي: جغرافي مصري. ولد سنة ١٨٠٥م. درس في الإسكندرية وباريس. ترأس وزارة المعارف العمومية. وضع خارطة مصر. تـوفي سنة ١٨٨٥م.

(٥) توت: معناه عند المصريين الكلب الـذي ينبه صاحبه إلى الخطر. وتـوت (Thot) إلـه العلـوم والآداب والزمن في مصر القديمة.

السلق المصريـون على نجـم معــين اســم «الشعرى» وكان يتلألأ في السهاء ، وكانوا يعتقدون أن هذا النجم ينههم إلى الخطر قبيل الفيضان .

(٦) إيزيس: « sisis وهي معبودة المصريين
 الأقلمين زوجة أوزيريس وأم هيورس. نسبوا إليها
 حراسة الموق والطب والعناية بالزواج وبزراعة القمح.

(٧) كان فاتح شهر تـوت عنـد المصربـين بـداية
 حياتهم الجديدة .

(٨) المسك: طيب وهـو مـن دم دابـة كالـظبي تدعى وغزال المسك، والقـطعة مـن المسـك تــدعى (مسكة) ج: مسـك. ومسـك الـــبر، و وومســك الجن، وهما نباتان.

الزعفران: نبات أصفر النزهر، له أصل كالبصل. ج: زعافر. نقول: «زعفران الحديد، أي صدأه.

الكافور: نبت طيب ، طيب يـؤخذ منـه ، طلـع النخل أو وعاؤه ، زمع الكرم ، ج : كوافر وكوافير .

 (٩) التين : نقول كذلك التين وهـ و شـ جر وثمـ ر معروفان . الواحدة منه تينة .

(١٠) نيسان (ابريل): هـو الشـهر الثـاني من شهور السنة الرومانية القديمة والـرابع حسب التقـويم الحديث المتبع الآن. وهو أجمل شهور السنة ويكني أنه بداية الربيع الجميل. ولما كان اليونان الأقـدمون قـد خصصوا لكل إله من آلهتهم شهراً، فقـد اختـاروا (نيسان) هذا لألهة الجهال والحب عندهم أو الزهرة أو وأفروديت، كما يسمونها وذلك لأنه أجمل الشـهور على الإطلاق. ويقول آخرون إن كلمة أبريل مـأخوذة عـن اليونانية ومعناها بداية الربيع.

(١١) بابل: مدينة قـديمة في أواسـط مـا بـين النهرين. تقع أنقاضها على نهر الفرات قرب الحلة على مسافة ٨٠ كلم جنوب شرقي بغداد . تعتبر من أكبر واشهر مدن الشرق القديم . أنشنت حولها في أواثـل الألف الثاني قبل الميلاد دولة كبرى ازدهرت على مرحلتين : ١ ــ الدولة البابلية الأولى حلت محل ســومر وأكد وبلغت عصرها النهي مع حمورابي المشترع الشهير ١٧٩٢ \_ ١٧٥٠ قبل الميلاد . ثم أفل نجم هذه الدولة فخضعت للحثيين والقسيين والأشوريين. ٢ \_ الدولة البابلية الحديثة ٦٢٦ \_ ٣٩ قبل الميلاد، من أشهر ملوكها نبوخذ نصر الثاني ٦٠٥\_ ٥٦٢ ق. م ، والذي ورد ذكره في الكتاب المقدس حيث احتل فلسطين وخرب أورشليم وسبى اليهود وكان ذلك سنة ٨٦٥ ق. م . من آثار بابل : باب عشتار وبلاط نبوخذ نصر الثاني والطريق الملوكي. وقد أطلـق اسم بلاد بابل على القسم الجنوبي من بلاد ما بين النهرين لتميزه عن بلاد أشور . وبابل الأن محافظة في بلاد العراق قاعدتها الحلة .

(۱۲) الأزهر: مسجد في القاهرة بناه جوهر الصقلي بأمر الخليفة الفاطمي المعز لدين الله ، سمي بالأزهر إشارة إلى « الزهراء » وهو لقب فاطمة . أصبح سنة ۱۹۳۱ م ، جامعة تضم كليات : الشريعة وأصول الدين واللغة العربية أضيفت إليها عدة كليات بعد سنة ۱۹۳۱ م ، يقصده الطلاب ويسمون « المجاورين » لسكناهم بجواره . أما الأساتذة فيسمون « خدمة العلم ، وغايتهم نقل ما ورثوه من السلف إلى الخلف .

(۱۳) انظر العدد ۱۰ من مجلة والفيصل، م ص ۱۲۳ من مظاهر الاحتفال برمضان/ بقلم صاحب هذا المقال.

(18) المقريزي: هو تقى الدين المقريزي نسبة خارة «المقارزة» في بعلبك. مؤرخ بعلبكي الأصل، ولد بالقاهرة وتولى القضاء فيها. من كتبه: «المواعظ والاعتبار في ذكر الخطط والأشار، ويعرف بخطط المقريزي، وله كذلك كتاب «النقود الإسلامية القديمة، الذي ترجم إلى اللاتينية وطبع في روستك سنة ١٧٩٧م.



# J. 40

• من مواليد مدينة جيزان في الملكة العربية السعودة عام . » ITVV

معهد التربية الفنية بالرباطة • حصل على شها دبلوم . 41797

£. الفنية بمدرسة ابن سينا الموسطة • يعمل مدرسا

الأولى في معرض الفن السعودي • حصل على جائز الرسم المعاصر عام ١٣٩٩ ه.

اقعية حقاً وهذا ما يرعنه «خايل

ىنان ، وفي روحانه . . تجرية هَيْمَية وهكزا الحسلم في رأي

حسن » في المحته مستخدماً أجزاء أو قل أيلاء من مجمعوعة

من الكاثنات متداخلة يربطها

• من الفنانين الواقعيين ، لكن واقعهم يستركز في عسالم الأشياء الخارجي.

التعبير - هي اللغة العالمية أخرى هي «الأحلام» باعتبار أن اليومية بواقعها وتحول إلى واقعية • ترك بحال الملاحظة الغة الأحلام ا - إن صح



# 1 [ [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ]

الإحداث مسين من سنين عديدة . عنصر السز ان في رؤيت

مثلاً، أو أن نحول شكلاً (ما) شكلين فنوحدهما في شكل واحد نتقل من مكان إلى آخر، وما أسهل أن نخلط في أحلامنا بين واحد. وما أسرع ما يمكن أن في أحالامنا في مكانين في وقت ومن السهل أن نجد أنفسنا

الأحلام إلا أننا نعيشها كنجرية ومع كل هذه السميالية في فيجأة إلى شكل آخر.

فالأحلام . . أو الواقع الآخر . . . . . . . . . . . . كما يفضل الفنان المناسسية . . . . . . . . . . . . . . . . لاقيود عليه في تحريد السزمان

الزمان أو المكان.

وأيضاً نرى في أحلامنا تحطيم

إن واقع الفنان الاخر مجال خصب لإننا: م الفخي الله قيود ولا قواعد لل خطق المذي محكم الفكر في سماعات

فكلنا نصطنع في أحلامنا عالماً لا تكون فيه أية سطوة لقيد أو المكان.

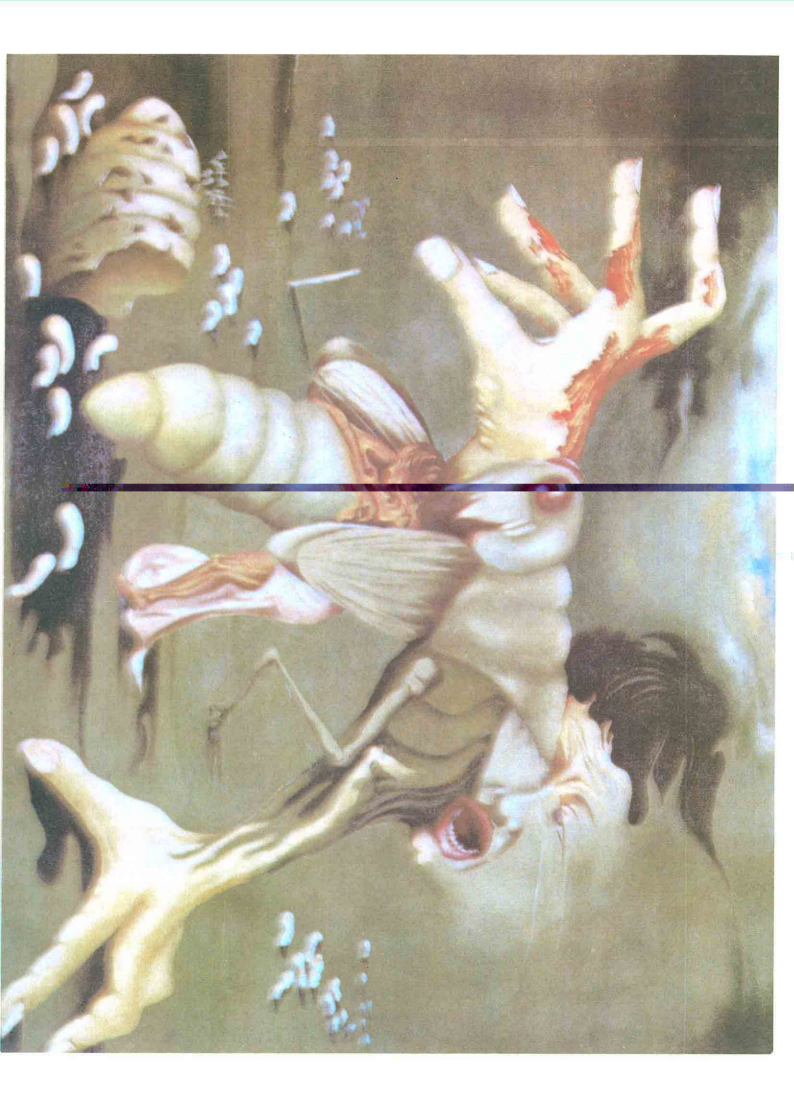
ولقد أجاد الفنان توظيف

الأرض مما تتم ، إليـه مــن دمــار الفنزع وكأنها بجابوس كل أهمل

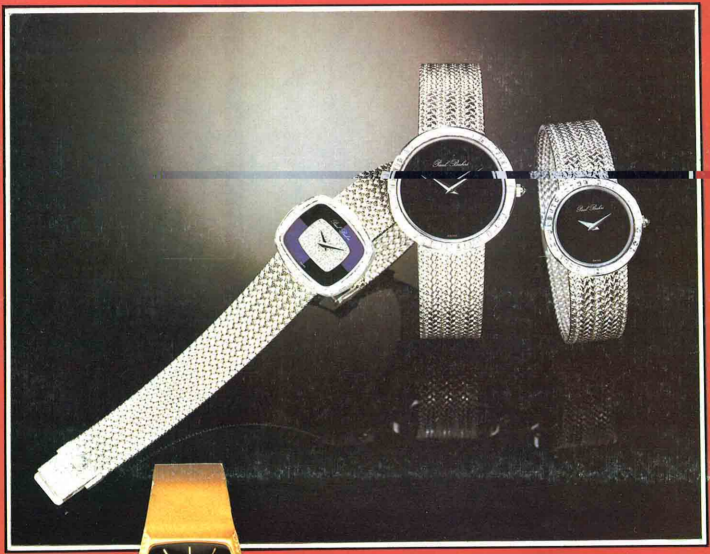
وتحزف

الألوان والتعبير باللون البني

ودرجاته الداكنة في التعبير.



## المول الوالية الساعات في العسّالم منافعهم من كبّ رصّانعي الساعات في العسّالم منافعهم ١٨١٥م.









المركزالرُّسِي : جدة - شاع المطاروشاع الأيثراف صب : ٣٤٩٨ الرياض : شاع الملك عبدالعزيز وشاع الناصرية الخبر : شاع ٢٨ مطلق منتر المدينة : شاع السنبيلية وشاع الملك عبدالعزيز



★ بعد العملية . . يوضع الأطفال في السرير ومجانب رأس كل منهم طاقيته التي يتلق فيها النقوط ★

في حياتنا كثير من الأمور البدسة التي لا نلتفت إليها ، فهي حقائق ثابتة لا تقبل النقاش أو الجدل ، نخضع لنتائجها دون أدنى اعتراض . . وكثيرة هي العادات والتقاليد التي ينطبق عليها هذا التعبير ، وأبرزها الختان ، فالرجل يختتن في طفولته ثم يقود ابنه من بعده إلى أقرب طبيب «! ؟ » لإجراء عملية الختان ، وتستمر السلسلة . . ولكن أحداً لم يسأل نفسه يوماً كيف نشأت هذه العادة وما فائدتها . . وما هو مغزى الاحتفالات المصاحبة لها في كثير من المجتمعات ؟ .

## كثير من الجتمعات؟.

إن قليلاً من الشعوب القديمة هي التي مارست الختان باشكاله المتعددة كالمصريين القدماء والأثيروبيين . . أما الفينيقيون والسوريون الذين قطنوا في فلسطين ، فإنهم يعترفون بأنهم تعلموا هذه العادة من الفراعنة ، رغم أن الفينقيين لم يستمروا طويلاً فيها ، لأن أخفادهم ظلوا دون ختان ، وكل من المصريين والأثيوبيين مارسوا الختان منذ أقدم العصور ، بحيث لم يستطع المؤرخون تحديد من الذي نقله عن الآخر . . ولكن يبدو أنها انطلقت من مصر ، ويوكد المؤرخ الإغريق القديم «هيرودوت» ، الذي زار مصر ، في كتابه الثاني «التاريخ»

بقلم: حشام سيمان أبوع ودة





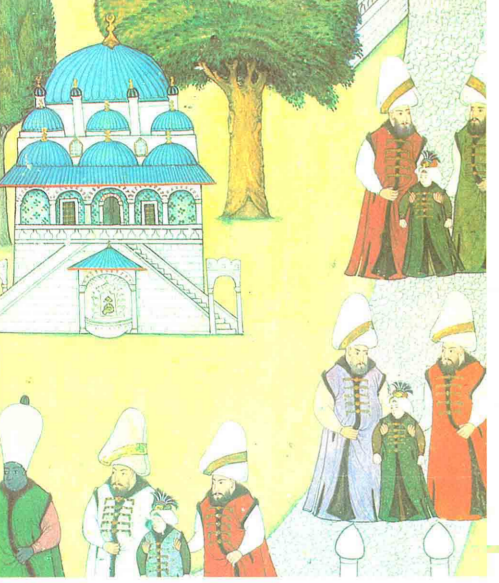
ويمت صرونه



احتضا لاث الخسان تمسد ليضحنه أشهر في بعض المناطق الافهقية

• شعب المايا كانوا يخرجون قلب الشاب وهوجي وسيأ كلونه كنوع من الأضحية

الخسسان عند أوسوام الأبورجيني ساخد طابعا فحسنيا



★ أبناء السلطان في طريقهم لإجراء العملية ... ويظهر في الصورة جناح الحريم وتقع المكتبة في الطابق الثالث منه ★

ذلك إذ قال: إن عادة الختان نشأت عند شعوب وادي النيل، ثم انتشرت عن طريق الاتصال بين الحضارات.

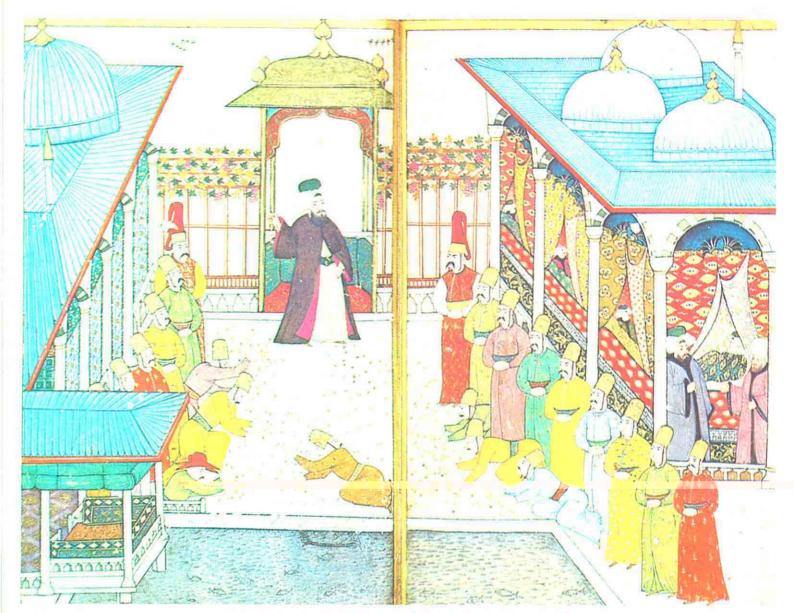
#### الختان قديما

روامبتنه: ألم المختاب المقتاب المختاب المعتاب المعتاب المعتاب المعتاب الأسر الحاكمة في التاريخ المصري القديم . . ففي منطقة «سقارة» وعلى جدران إحدى المقابر الفرعونية التي يعود تاريخها إلى سنة ٢٤٠٠ ق . م ، يوجد رسم يمثل صبياً يقف خلفه رجل يمسك بمعصميه ، بينا ينحني (الكاهن) لإجراء عملية الختان . . كما أن إثباتات أخرى على إجراء الختان قد وُجدت في المومياء آت المصرية المحنطة . . هذه بعض الأمثلة المعروفة لكنها ليست أقدمها ، فأصل هذه العادة يتوغل في القدم

قبل بدء الحضارة المصرية القديمة.

(شعب كان يقطن شرقي الأردن)، والأدوميين (بين البحر الميت وحليج العقبة) كانوا بمارسون الختان. أما المختانيون والصيدانيون فلم تنتشر بينهم هذه العادة طبقاً لما جاء في التوراة . أما العبرانيون فقد كان الختان طقساً موغلاً في القدم لديهم ، وتبعاً لما جاء في سفر الخروج ، فقد كانوا يجرون العملية للذكر بسكاكين من حجر الصوان في اليوم الثامن لولادته كعلامة على أنها «العهد والميشاق الدائم » . . واعتبروها علامة للانتاء لمجتمع بني إسرائيل الذي يُطرد منه الأجانب غير المختنين إلى الحد الذي يكون فيه الزواج المختلط بينهم وبين أطفال بني إسرائيل مستحيلاً .

كما أن المؤآبيين (أحد الشعوب السامية القديمة) ، والعمونيين



★ السلطان ينثر النقود لحاشيته أمام الغرقة التي أُجريت فيها عملية الختان لأبنائه الذين يرقدون في فراشهم الوثير في الكشك الملكي (يمين الصورة) والمطل على بركة الأسماك المسهاة وبركة بغداد، \*

#### أسباب الختان

من الصعب تحديد الأسباب التي بدأ الأقدمون من أجلها في إجراء عملية الختان نظراً لتوغل هذه العادة في القدم. ولذلك فإننا لا نملك معلومات كافية حول هذا الموضوع خلال تلك الفترة . . ولكن عدداً من الباحثين أشاروا إلى أنها بدأت عند الشعوب التي لم تكن تعتني بالنظافة

اليومية ، ولهذا فإن الختان حال إجرائه يمكن أن يوفر وقاية فعالة ضد مرض «السرطان» بمنع تكون المواد المسببة له والموجوده في الإفرارات التي تتجمع حت الحلد "الاماميم. للعضو التناسلي ، كما أن الوقاية من تصلب هذا الجلد «Phimosis» ربما كان أحد الأسباب الأخرى القوية .

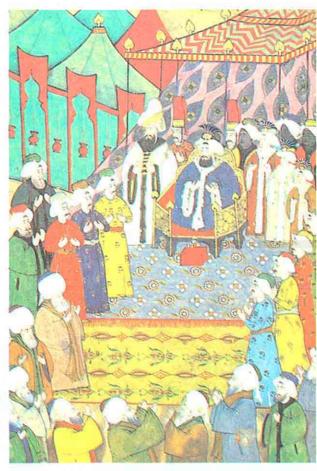
ولكن كثيراً من التفسيرات تنفي أن الحتان قد طُبُق السباب صحية بحتة ، إذ إن هذه العملية كانت تجرى عند الشعوب المتحضرة والشعوب المتخلفة الني لم يكن لذيها ادلى فكرة عن المضامين الطبية للعملية على السواء .

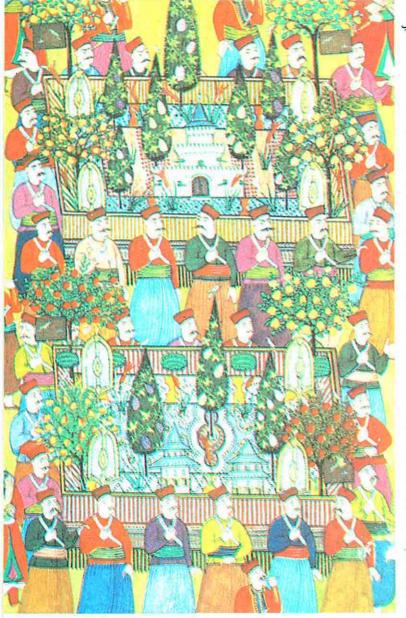
فني البلاد العربية كان العرب عارسون الختان منذ الجاهلية ، وقد أثبت ذلك «فيلوستورجيوس» في القرن الثالث للميلاد ، كما أن شعوب شرق أوروبا القديمة والهندوجرمانيون والمغول كانوا يجرون العملية ، وكل الشعوب السابقة كانت تنظر للختان نظرة صحية . ولكن هناك شعوب أخرى لم يكن لديها أدنى فكرة عن هذا المضمون ، لكنها تمارس العملية كنوع من الطقوس الاحتفالية الغامضة .

والختان في الشعوب ذات البنية الاجتاعية والثقافية البسيطة يـتم في

★ هدايا مجملها سفراء الدول وبعثات خاصة من جميع البلدان، وهي عبارة عن ألعاب
 على هيئة قصر كامل له حديقة مزهرة ★ ◄

★ السلطان أحمد الثالث وحاشيته يتجمعون في ميدان الاحتفال والـكل رافــع يـــديه
 بالدعاء . . وعلى يسار السلطان أبناؤه الثلاثة \* ▼





مسللبالي، فسلح فلا بم جام قد كالم كقبلل الرائح مرسمه أو طلاحة للا مرسمه أو اللحة اللاحدة المرافق الم في بعض المناطق الإفريقية تمتد لبضعة أشهر ، خصوصاً إذا كان موسم الختان ، يحل كل بضعة أعوام .

وجاء في الأساطير الكنعانية القديمة أن الكنعانيين كانوا يعزون أسباب الحتان إلى أنه وقاية من مرض «الطاعون»، وكانسوا يعتقدون أن رمين الطاعون إذا آم ختانه فانه يش المؤة .

وفي القرن الثاني للميلاد منعت السلطات الرومانية في مصر الختان وجعلته مقصوراً على الكهنة فقط.

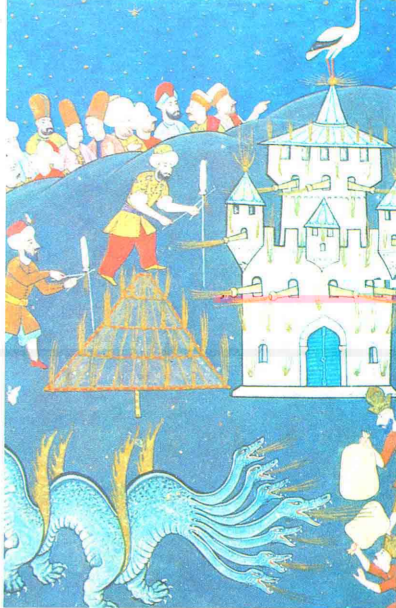
قد يقودنا التساؤل عن المغزى الفعلي الذي بدأ من أجله الختان إلى الالحد المعان الماني «جوته» إذ قال:

« يجب ألا نطرح أسئلة كشيرة عن . . لماذا . . وكيف . . وماذا . . ؟! ، وإذا كان الحال كذلك عن مغزى العملية نفسه ، فما هو

سروة بم للاحتفالا بتسالصاحة لها. كن لمست النستوسن التساصر والأضحية ، في العملية .. ؟

في المجتمعات الزراعية القديمة كانت العملية مرتبطة بالرجولة ، وكان المقصود بالعملية ضيان الإخصاب وإنجاب الأطفال لتونير اليد العاملة التي احتاجتها تلك المجتمعات . . أما في المجتمعات البدائية الأخرى فكانت ضرورة العملية تنبع من إظهار رجولة الفرد ولتعويده على تحمل الألم المجرد ، واخضاعه للنظام داخل القبيلة .

ويؤكد بعض الباحثين أن قدماء المصريين كانوا يعتبرون الختان نوعاً من التضحية السحرية لضهان الحياة بعد الموت، عوضاً عن التضحية بالفرد نفسه، كما في حالة شعوب أخرى مثل شعب المايا بالمكسيك، إذ كانوا يقدمون شاباً من شباب القبيلة للتضحية به لضهان هذا الخرض. . فكانوا يجتمعون حول هذا الشاب الختار ويمسكون بأطرافه كها



★ بهلوانات وحواة في استعراض أمام السلطان ★ ▼



في حالة الحتان تماماً ثم يتقدم الكاهن ويشق صدر الشاب وهو حياً ويُخرج القلب النابض. ، وم: ثم يقدمه لـ الآخرين لينال كل واحــد في القبيلــة نصيبه ، اعتقاداً منهم بأن حياة الشاب الضحية ستضاف إلى أعمارهم .

أما الختان عند بعض الأعراق المتخلفة فقد كان يأخذ طابعاً وحشياً . ومثال هذه الأعراق أقوام « الأبورجيني » سكان أستراليا الأصليين الذين يعتبرون من أقدم الأعراق للإنسان . . فما زال الختان عندهم بأقصى

صوره بشاعة ووحشية . . ألا وهو « الشق التحتي » وهذا يشمل شق الجانب السفلي من العضو التناسلي بطول وبعمق مجرى القناة البولية وبالطبع يبقى هذا الشق مفتوحاً لا يلتثم مدى حياة الشخص .

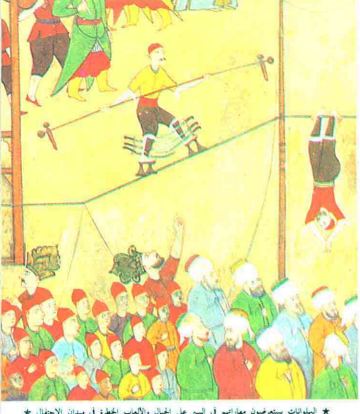
## احتفالات الختان

تغتلف عادات الشعوب في الاحتفال بالختان . . فالبعض يُجري هذه العملية للمهلود منذ أيام و لادته الأه لم يصبحت ، وليكن قساً كسبراً إمن الشعوب ما زال يحتفل بهذه العادة احتفالا ذا طابع تقليدي مشير ، تمتيد جذوره إلى عدة قرون مضت . . فمن الشعوب من تحتفيل بالختان في مواسم خاصة كموسم الحصاد في البلاد الزراعية أو في أوقات محددة من السنة مثل أشهر الصيف .

فني البلاد العربية تختلف احتفالات الختان من بلد لآخر ولكنها في مجملها تتشابه في جوهرها ومضمونها ، والاختلافات ليست إلا في القشور والتزاويق التي تصاحب هـذه الاحتفالات . . . فني بعض بلاد

المغرب العربي يأخذ الختان طابعاً جماعياً ، وخاصة في المناطق الداخلية والجبلية ، شأنه شأن المواسم الاخرى مثل « مواسم الزواج ، التي تتميز بها « قبائل البرير » في المغرب .

أما في بلاد الشام ، فيأخذ الختان طابعاً احتفالياً كما في حفلات الزواج . . إذ تحدد العائلة موعداً لختان الذكور فيها . . وربمــا امتــد الأمــر ليشمل كل أطفال الأقارب الآخرين . ويقام احتفال في بيت العائلة حيث «يُصْمَدُ» الطفل في «سدَّة» توضع لهذا الغرض بعد أن تُلبسه والدته بعضاً من حليها وعقودها الـذهبية أو تستعيرها إذا لم تـكن تملك مصاغاً . . وتلتف النسوة حول السُّدَّة مرددات أغان تقليدية خاصة بهذه المناسبة ، بينا يجتمع الرجال في مكان آخر منعزل عن مكان اجتاع اللهاء، حيث منخر اللابامخ . . وكلم كان حجم اللذبيحة أكثر دلّ ذلك على مركز رب الأسرة ومكانته الاجتاعية . . وبعد امتلاء البطون بمـا لــذ وطاب، يُساق الطفل المذهول بالألوان والضجيج من حوله إلى مكان اجتاع الرجال، حيث يقوم « المُطهُّر ، بعمله على أتم وجه (وغالباً ما يكون حلاقاً ، ولا مانع أن يؤدي وظيفة طبيب الأســنان في أحــوال الرقى الله عملية (النقوط) للطفل أو لابيه ، لا فرق في



★ البهلوانات يستعرضون مهاراتهم في السير على الحبال والألعاب الخطرة في ميدان الاحتفال ﴿

🖈 عرض مائي موسع أمام السلطان الجالس في منصة تدعى «ياني» على ضفاف البسفور حيث يستعرض اللاعبون العابيم البهلوانية أمامه بينها السفن التابعة للاسطول العثاني تبحر لتقدم التحية والنهاني للسلطان بختان أمنائه . . وفي أجلب الزوارق على البمين سفراء الدول الأوروبية . . والعربة الني بجرها الحصان على الحبل المعلق رمز للأعمال البسطولية الفلمة والجنبونية في نفس الوقت التي يتسابق الكل لادائها إمعاناً في إظهار الفرحة بهذه المناسبة . . وغالباً ما كانت تنتهي بالموت في قاع البسفور 🖈





★ عرض مسرحي داخل مسرح عائم في البسفور بمناسبة الختان .. في يسار الصورة العلوي فوقة موسيقية .. وفي الجزء السفلي مجموعات من المضحكين ★

ذلك . . وبعد أيام يؤخذ الطفل إلى البحر إذا كان من سكان المناطق الساحلية حيث يُسمح له بالاستحام لاعتقادهم بأن ذلك يساعد على التئام الجرح بأسرع من المعدل . . . قليل مِنَ الناس مَنْ يلتزم بهذه التقاليد في أيامنا هذه ، ولا شك أن دوافع الاحتفالات والولائم المصاحبة للعملية ، ما هي في الحقيقة إلا إعلان عن وجود ذكور في العائلة والتباهي بهم أمام جميع الناس . . . وهذا من رواسب المجتمعات الزراعية ، إذ كان الأمر يتطلب وجود عدد كبير من الذكور في العائلة للقيام بعبء زراعة الأمر يتطلب وجود عدد كبير من الذكور في العائلة للقيام بعبء زراعة أخرى .

## بنو عثان وعادات الختان

يأخذ الختان طابعاً احتفالياً بهيجاً في **تركيا** منذ أقدم العصور وحسى

هذا اليوم، وما زال الأتراك يحافظون على تقاليدهم الخاصة بهذا الشأن .. فقبل إجراء عملية الختان ، يذهب الأطفال بملابسهم المزركشة التي تجهز خصيصاً لهذه المناسبة إلى أحد المساجد لأداء الصلاة فيها مع آبائهم ، وبعد التقاط الصور التذكارية بحمل الأب ابنه عائداً إلى البيت حيث ينتظرهم الأقارب والأصدقاء ومعهم المختص بإجراء عملية الختان (في العادة ليس طبيباً) . ويُستك الصبي من معصميه وقدميه وياخذ الرجال في التصفيق والعناء ، ويعلمون الصبي مقطعاً صغيراً يردده أثناء العملية مصفقاً بكفيه الممسوك بها ليتناغم المقطع .. وأثناء انشاله العملية مصفقاً بكفيه الممسوك بها ليتناغم المقطع .. وأثناء انشاله تلق المزيد من التصفيق والثناء تحية لشجاعته ، ثم يُنقل الصبي إلى سرير مزين بالشرائط الملونة والزينات الورقية الجميلة واضعاً «طاقيته » بجواره إذ النقوط » فها بعد من الضيوف والأقارب .

ولا يقتصر «يوم الختان» في حياة القرية التركية على عائلة واحدة عتمل به منفردة ، وبلنة عاب ما ياخذ شكلاً عاماً يشمل القرية بأكملها . ويتم في ذلك اليوم ختان كثير من إطفال القرية ، ثم يبدأ الاحتفال الحقيق بهذه المناسبة في مساء اليوم نفسه إذ يتضامن أهل القرية فيا بينهم ويجمعون مالا يقدمونه للفقراء ليتمكنوا من ختان أبنائهم . وختان الفقراء يتم بحلول المساء إذ توضع لهم «الأسرة السفرية» في إحدى ساحات القرية يحيط بهم ذووهم وأقاربهم ، ثم تجرى لهم عملية «الختان الجياعي» ، ثم يشتعل المكان بالغناء والرقص، في ظهر واقصو السيوف، ومجموعات الموسيقيين ، بطبولهم وآلاتهم ، ويحدق الأطفال في السيوف ، ومجموعات الموسيقيين ، بطبولهم والى نغيات الموسيق فينسون دهشة وانبهار للمناظر الملونة من حولهم وإلى نغيات الموسيق فينسون

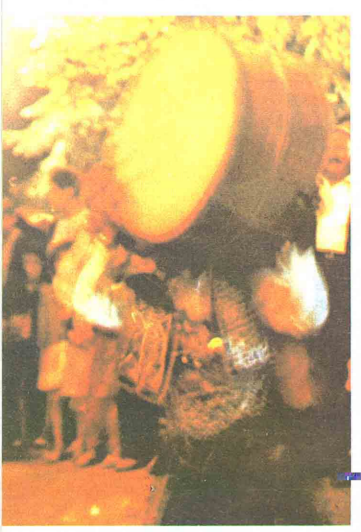
وفي (ألبوم) العائلة التركية غالباً ما تجد صورة لـولد يبتسـم رافعـــاً غلالة قيصه معطياً دليلاً لا يُدحض عن إجرائه للعملية.

وما وقع بين يديّ من وثائق وصور عن الختان في تركيا ، يُثبت بما لا يدع مجالا للشك في أن التغييرات التي حدثت في طقوس الاحتفال بهذا الأمر بين الأمس واليوم ما هي إلا تغييرات سطحية طفيفة بالرغم من التغييرات الجوهرية التي أخذت مكانها في طريقة حياة الناس.

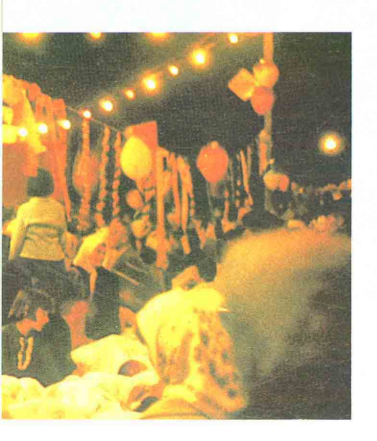
في أشهر متاحف واستنبول ، متحف وتوبكابي ، ترجد مستنسخات من الصور التي تضمنها وكتاب المهرجانات ، للسلطان الحد الثالث ، هذه الرباع المنمنة التر بهما القناد ولمؤن ، على أدرنة يبلغ مجموعها ١٩٧٧ رسماً ، يحكي في ١٨ رسماً منها قصة الاحتفالات التي أقيمت عام ١٧٧٠ م ، مناسبة ختان أبناء السلطان أحمد الثالث في وأوك ميداني ، وفي والرأس الذهبي ، . فالناس في دلك الوفت كاتوا يحرسون انفنهم للسلطان ، وكان الكثير منهم بموتون وهم يؤدون ألعابهم الخطرة احتفالا بهذه المناسبة إظهاراً لولائهم . وفي المساء كانت تقام الألعاب المائية والنارية على ضفف مضيق البسفور . المهم أن هذه المناسبة كانت تعتبر إحدى المناسبات القومية إذ يُشارك فيها سفراء الدول إما بالظهور في المهرجانات المقامة لتقديم البلدان ، أو بتقديم المذكر أن هذه الاحتفالات انتهت بعد أسبوعين البلدان . والجدير بالذكر أن هذه الاحتفالات انتهت بعد أسبوعين كاملين .

وبعد . . لا أحد يستطيع تفسير الاحتفالات المصاحبة للختان والتي تختلف من مكان لاخر . . ولكن أحداً لا يستطيع إنكار ما للختان من فوائد صحية . . وقد اكتشف العرب الأقدمون هذه الفوائد . . قبل أن تكتشفها الأمم الأخرى المتحضرة . . فما زالت كثير من دول الغرب لا تمارس الختان . . ولكنهم اتجهوا في السنوات الأخيرة لإجراء العملية . . فانتشر الختان الاكلينيكي في أوروبا الغربية وأمريكا .

إن الضوء الذي ستلقيه الأبحاث التاريخية يوماً ما على أصل ومنشأ هذه العادة وأسبابها ، سيضيء ولا شك بعض الأجـزاء المركزيـة مـن متاهات النفس الإنسانية .



▲ ★ في المساء . . القرية كلها سعيدة بالمهرجان . . وهنا راقص د الداڤول ، يقدم ألعاباً بهلوانية
 على إيقاع الطبلة التي بجملها ★

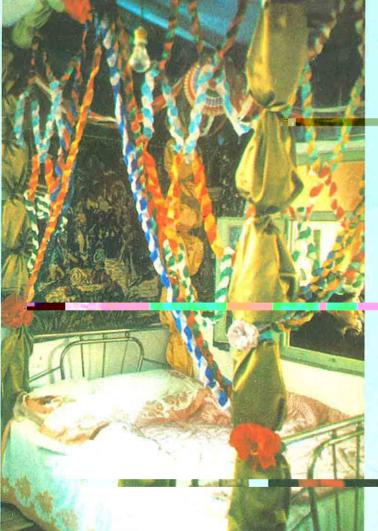


عجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ١١٤



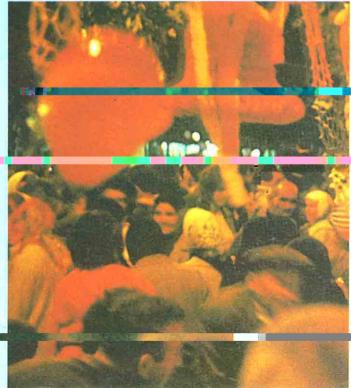
لا السُطهُر ٤ \_ وهو في العادة ليس طبيباً \_ يُجري عملية الحتان حيث يُسك الصبي من معصميه
وقدميه ، والرجال من حوله يصفقون ويغنون . . ويعلمون الصبي مقطعاً صغيراً يبردده أثناء العملية
مصفقاً بكفيه المقبوض عليها . . كان ناجحاً في كبح جماح دموعه ، ويتلق التصفيق تحية لشجاعته ١







★ الحتان الجاعي ٤.. الأسرّة الموضوعة في ساحة الغرية يشغلها أولاد الفقواء السفين تتساح
 لهم فوصة الحتان الجهاعي في ذلك اليوم .. المصابيح الورقية والمزينات والألموان والأفسواء
 الباهرة تنسي الاطفال آلامهم ★ ▼





إلى شباب الجامعات في مختلف المتخصّصَات ...

يمكنك إكمال دراستك الجامعية على نفقة القوات البحرية في جامعتك

ماعليك إلا ألا تصال بناوستجدناعلى استعداد لتقديم كافة التسهيلات ونؤمن لك كل النفقات ونتيح لك المفرصة لتحقيق مستقبل أفضل



للعراجعة - انتصل بأحد المراكز الآنسة : المنطقة الوسطى : مكتب القوات البورة بوزارة الدفاع والطرن بالرافي المنطقة الشرقيه : قسم التجنيد بالقوات البحرية بالمعام . المنطقة الغربية : إدارة الشئون لبحرية بقيادة لمنطقة لعزبية بجدة . المنطقة الجنوبية : مندوم لقوات لبحرية بقيادة لمنطقة لجنوبة بخييش طي



★ قوارب الإطفاء تحاول المحافظة على مصطبة الحفر اكستوك سليمة بعد الانفجار الأول ★

## أعظم كارتة نفطية عريتهاالتاريخ

بقلم: د . مهندس مظفرصلاح الدين شعبان • مهندس سميرصلاح الدين شعبان

كان الانفجار الذي وقع في ٣ حزيران (يونيو) الماضي في موقع الحفر اكستوك (اxtoc) في خليج كابيشي أمام ساحل المكسيك، مفاجأة لم يتوقعها أحد.

فني ظهيرة ذلك اليوم ، كان الحفر قد بلغ عمقاً قدره ٣٦٥٠م عندما شعر المسؤولون بضرورة تغيير رأس الحفارة .

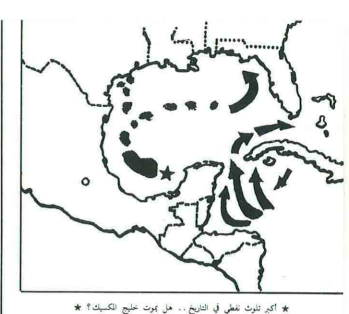
ومن المعروف أن الحفارة المستخدمة في جميع أعمال الحفر والتنقيب مؤلفة من ثلاثة أجزاء رئيسية: رأس الحفارة (التباج)، وسباق الحفارة وأنابيب التفريغ. يكون تاج الحفارة من الماس القاسي، وذلك نظراً

لشروط التشغيل الصعبة التي يتعرض لها . أما ساق الحفارة فهو عبارة عن مجموعة من الأنابيب الفولاذية التي يبلغ طول كل منها ٣٠ م . يوصل كل أنبوب إلى الأنبوب التالي بواسطة عزقة مناسبة ، وكلما ازداد عمق الحفر زاد عدد الأنابيب الموصولة على التسلسل مع بعضها . وبالطبع فإن

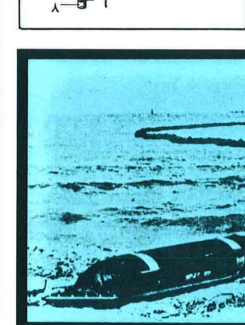
الأنبوب الأخير ينتهي في طرفه السفلي بتاج الحفارة. تحيط أنابيب التفريغ بالأنابيب التي يتألف منها ساق الحفارة، وهي تستخدم لنقل الأتربة الناتجة عن عملية الحفر، إذ تخلط هذه الأثربة مع الماء ثم تضخ إلى الأعلى بواسطة مضخة خاصة.

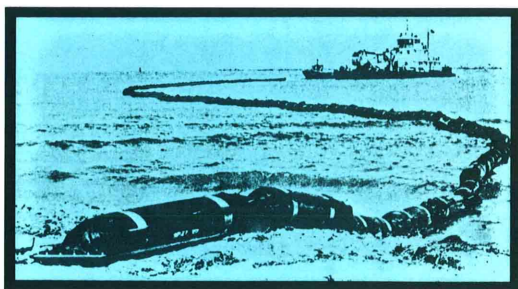
يكون قطر تاج الحفارة عادة أكبر من قطر الساق. وعند الاضطرار إلى تغيير تاج الحفارة لا بد من رفع الساق بأكمله من القناة المحفورة (البئر)، حيث تبق أنابيب التفريغ ثابتة في مكانها إلى أن يأخذ الساق وضعه الطبيعي ثانية مع التاج الجديد.

ومن ناحية أخرى فإن الغاز الطبيعي الموجود عادة فوق حوض النفط يقع دوماً تحت ضغط مرتفع . ولذلك عندما يقترب عمق الحفر من مستوى الغاز الطبيعي ، فإنه يخشى أن يكون ضغط الغاز الطبيعي كبيراً جداً قد يؤدي إلى تدمير الطبقة الصخرية المتبقية بين مستوى الحفر وبين









★ حواجز عائمة لحاية شواطئ تكساس من التلوث بالنفط ★

مستوى الغاز الطبيعي . وهذا يهدد ــ عند حــدوثه ــ بــاندفاع النفــط إلى سطح الأرض بقوة كبيرة .

يطلق الخبراء على هذه الظاهرة اسم « انفجار البئر Blow out ، . ولمنع حدوث مثل هذا الانفجار تستعمل الطريقة التي تعتمد على الوزن الذاتي لرأس الحفارة مع الساق ، بحيث إنه عند رفع الساق بقصد الليسين المالي المالي المنافي المنافي المرافي المرافي المرافي المنافي المرافي المنافي المرافي وتكمن مهمة هذا الوحل في جعل البئر كتماً.

وتنص التعليات النافذة بالنسبة لأعمال الحفر في عرض البحر على ضرورة وجود مانع لـلانفجار (Blow out preventer) يـوضع فـوق قـاع البحر بحيث يغطى فوهة البئر مباشرة . وهذا الجهاز ذو تصميم معقد جداً ، وهو يحتوي على العديد من الصهامات الدائرية ذات المطاط السميك . ومن الجدير بالذكر أن حجم مانع الانفجار يقارب حجم بيت مؤلف من عدة غرف ، علماً أنه \_ في الحالات العادية \_ يتم تشغيل هذه

الصهامات كهربائياً أو هيدروليكياً خلال عدة دقائق.

وكالمعتاد ، في ٣ حزيران (يـونيو) وقبــل تغيــير رأس الحفــارة في اكستوك ، تم ضخ الوحل في أنابيب التفريغ (بغية جعل البئر كتياً) ، ثم بدئ بسحب ساق الحفر. وعندما تم سحب ١٥٠ أنبوباً من أنسابيب الساق (وطول كل منها ٣٠م) تعرضت مصطبة الحفر لهـزات عنيفـة ممــا جعلها ترتج بعنف، وبدأ سطح البحر يموج بحركة مضطربة، وهـذه هـى الدلائل التمهيدية المعروفة للانفجار.

وفجأة اندفع عمود من الغاز الطبيعي الممزوج بالنفط وبالوحل تحت ضغط ١٤٠ ضغط جوي عبر بئر الحفر نحو الأعلى. وقد جر هـذا العمـود معه ساق الحفارة وتاجها اللذان تطايرا في الهواء.

وعندها حدث ما لم يكن بالحسبان : سخن محرك إحمدي المضخات مما أدى إلى اشتعال الغاز الطبيعي المنطلق محدثاً انفجاراً مريعاً. ولم تمض ثوان معدودة إلا والنيران تحيط بمصطبة الحفر. وامتدت النيران بسرعة



★ سفينة الإنفاذ التي أقلت رجال الإطفاء الذين عملوا جاهدين ليلًا ونهاراً لإيقاف النفط المندفق ★

مذهلة وسط سلسلة من الانفجارات المتتالية .

وعلى الفور هرع إلى مكان الحادث عناصر شركة الإطفاء الأميريكية (رد ادير Red Adiar)، للمساهمة في تطويق النيران. ولكن احداً لم يتمكن من القيام بأي شيء حيال لسان اللهب الذي بلغ ارتفاعه ١٠ م وقطره ٢٥م.

ولم يدرك أحد خطورة الموقف إلا بعد أن أرسلت غواصة صغيرة مزودة بعدسات تلفزيونية يمكن التحكم بها عن بعد ، إذ تبين عندها أن الأنقاض قد قطعت أي سبيل للوصول إلى صهامات الأمان.

وفي محاولة جديدة لتدارك الوضع الخطير قام الغواصون بجهود مضنية استمرت عدة أيام بلياليها لإزالة الأنقاض ، وحاولوا بحذر وببطء شديدين إغلاق الصهامات الثلاثة الموضوعة على خط شاقولي واحد على مجرى المزيج الملتهب . وفي الأحوال العادية المهاثلة يغلق عادة الصهام السفلي جزئياً بقصد تخفيف الضغط . ويسمح ذلك بإغلاق قسم أكبر من الصهام

الثاني. وبعدها يمكن، في معظم الحالات، إغلاق الصهام الثالث بشكل كامل. وإذا سار كل شيء على ما يرام يتمكن المسؤولون عندها من إغلاق فوهة البئر تماماً.

ولكن الحظ لم يكن حليف اكستوك هذه المرة أيضاً. لقد كان أحد الصهامات متضرراً إلى حد لم يمكن إغلاقه بشكل كامل.

وقد فكر المهندسون بضخ مزيج من الوحل والأسمنت في البئر المحفورة تحت ضغط عال بغية إغلاق البئر. ولكن العمال المكسيكيين فشلوا في إنجاز هذه المهمة ، بل على العكس ألحقوا بمانع الانفجار أضراراً جسيمة جعلت النفط يتدفق دون أي عائق بمنعه .

عند هذه المرحلة اقترحت شركة (رد ادير)، في محاولة لوقف التدفق المستعل، إجراء سلسلة من الانفجارات الهائلة، آملة أن تقوم هذه الانفجارات بتغيير التركيب الجيولوجي لمنطقة الحفر عند قاع البحر، مفترضة أيضاً أن ذلك سيؤدي حتاً إلى إغلاق فوهة البئر. لكن دياز



★ ألسنة اللهب تقطع الطريق على صهامات إغلاق البثر \*

سيرانو مدير شركة النفط المكسيكية الحكومية (بيمكس) رفض هذا الاقتراح، لأن نسف المساحة سيضطره إلى تمويل حفريات جديدة في صخور الغرانيت لاستخراج النفط من جديد من الحوض النفطي نفسه. لذلك فعلى المدى البعيد ستخسر شركة (بيمكس) أكثر من مليون دولار يومياً، وهذه تمثل قيمة النفط المتدفق إلى البحر حالياً.

والآن على بعد عدة مئات من الأمتار من ألسنة اللهب تجثم حالياً مصطبة حفر جديدة. وتحاول (رد ادير) أن تصيب مكمن النفط الأول في اكستوك. ويأمل المسؤولون أن يؤدي ذلك إلى تخفيف الضغط على الثقب القديم وبالتالي إلى تقليل كميات النفط المهدورة في البحر. وتوكد التوقعات أنه حتى باستخدام أكثر أجهزة تحديد الموقع حساسية فإن احتال النجاح هنا يشبه « احتال العثور على إبرة في اسطبل مليء بالتبن » أما إذا النجاح هنا يشبه « احتال العثور على إبرة في اسطبل مليء بالتبن » أما إذا والوحل إلى الأبد.

وحتى ذلك الحين ستمر أسابيع تتدفق خلالها كمية من النفط لا تقل عن ٤٠٠٠ طن يومياً في خليج المكسيك . والأسوا من ذلك هـو أن الأضرار البيولوجية الـتي سيخلفها النفط المهـدور على النباتات والأحياء المائية وعلى الشواطئ لا تقدر بثمن .

فبعد مرور ۱۰ أيام فقط على انفجار اكستوك اشتكى صيادو الأسماك العاملون في خليج المكسيك ، أن شباكهم تصيد هياكل عظمية لاسماك تآكل أكثر من نصف لحمها . كذلك فقد قضى النفط على كثير من الأحياء البحرية الحساسة .

وقد حاولت (بيمكس) جاهدة التخفيف من حدة الكارثة . ولكن عندما أعلنت هيئة خفر السواحل الأميريكية حالة الطوارئ بين عناصرها ، عندها لم يتمكن مدير (بيمكس) سيرانو من إخفاء الأبعاد الحقيقية للمنطقة التي أصابها التلوث: لقد وصلت بقع النفط إلى مسافات تقع على بعد أكبر من ١٠٠٠ كم عن موقع الانفجار ، وشوهد بعضها عند

سواحل ولاية تكساس الأميريكية. وفي البدء شعر الأميريكيون بالدهشة والاستغراب لوجود نقط الزيت الصغيرة الطافية على سطح البحر المقابل لشواطئهم. ولكن الواقع كان مرعباً بالفعل، وقد كشفه غطاسو البحرية الأميريكية، بغية الحد من تأثير النفط المتدفق، فقد تم إلقاء آلاف الغالونات من مادة كوركسيت ٩٥٢٧ (Corexit 9527). وبذلك بدا ظاهرياً أن التلوث بالنفط قد انتهى، لأن هذه المادة الكيميائية تتحد مع النفط مشكلة مادة صلبة تغطس لتستقر على قعر الحيط.

وكانت هذه العملية قد نجحت بشكل كامل في منطقة برافو في حقل اليكوفسك النفطي النرويجي . لكن كتل النفط في خليج المكسيك الذي تبلغ درجة حرارة مياهه ٢٧° مئوية لم تغطس إلى القعر ، بل بقيت معلقة على عمق يتراوح بين ٥ و ٢٥ م موزعة بشكل كتل صغيرة جداً . وقد وجد الغطاسون مثل هذه الكتل على بعد ٥٠ م فقط .

ومن حيث المبدأ لا يمكن معالجة مساحات النفط الطافية هذه بالتكنولوجيا المتوفرة حالياً. إذ لا يمكن سحبها بالمضخات، ولا يمكن شفطها إلى البر.

ومن المخيف القول إن أطناناً من الأسماك الميتة منتشرة حالياً في خليج المكسيك، ولا توجد طريقة فعالة لإنقاذ الاسماك التي بقيت على قيد الحياة. وكل ما استطاع سلاح الجو المكسيكي القيام به هو إنقاذ صغار أحد أنواع السلاحف النادرة المهددة بالإنقراض وذلك باستخدام الطائرات المروحية (هيليوكوبتر).

ويغطي النفط الآن رقعة كبيرة من سطح البحر يبلغ طولها ٢٠كم ويتراوح عرضها بين ٨ و ٢٠كم . ويمكن \_ جزئياً \_ شفطها بـواسطة سفن خاصة ، لكن طبقة النفط في معظم الحالات رقيقة جـداً بحيث لا تشفط المضخات من الزيت شيئاً يذكر .

وهناك شبه إجماع بين العلماء أن الأضرار البيولوجية التي سببها التلوث لا يمكن إزالة آثارها قبل نهاية القرن الحالي (أي في غضون العشرين سنة القادمة). وهكذا فإن واحداً من أجمل بحار العالم سيبق موبوء (ملوثاً) على مدى عدة عقود قادمة. وستقوم التيارات البحرية بتوزيع كتل النفط، المعلقة تحت سطح الماء في جميع الأنحاء. ولن تكون حياة الأسماك والطحالب ممكنة فعلاً إلا في بعض المناطق المحدودة.

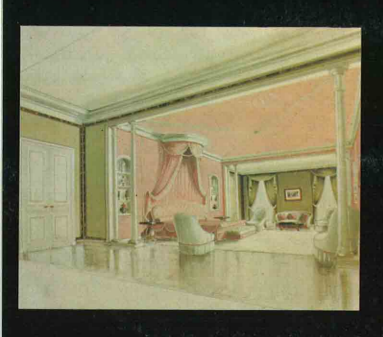
ويعزي العلماء أنفسهم بأن حادثة خليج المكسيك أقبل خطراً من الحادثة التي وقعت في بحر الشمال ، وذلك نظراً لأن البكتريا هنا تقوم بتفكيك كتل النقط في وسط دافئ نسبياً (٣٧٥ مئوية) بشكل أسرع منه في بحر الشمال البارد .

بالنسبة لصيادي الأسماك المكسيكيين والأميريكيين، تـوجد حـالياً مشكلة التعويض عن الأضرار، لأن صيد الاسماك هـو مصـدر رزقهـم الرئيسي والوحيد. وفي هذا الجـال فـإن لـدى الشركة الحـكومية (بيمكس)، جواب جاهز: «يجب أولا الاثبات بشكل قـاطع أن النفط الذي شوهد على سواحل تكساس مصدره ايكستوك. أما بالنسبة لموت الأسماك الجهاعي، فلا يوجد حتى الآن ما يدل على أن النفط الذي يطفو على سطح البحر هو السبب في ذلك».











المشهورة : عالم متجدد في ميدان الديكسور

المشهورة : الممثلون الوهيدون لمؤسسة جنسان العالمية

بناء قصور وکملل - مشاریع عماینیت ویکورلت واخلیت وخارجهی . مثلفون ۲۳۷۵ / ۲۳۷۰ - تلکس ۲٬۱۳۳۱ الوایش

مؤسسةالمشهورة



## د. عبدالرحم سبدر

بدأ علم الفلك بالغموض ، وراح الإنسان منذ فجر التاريخ يتطلع إلى السماء ، وكان يرى أجراماً غريبة تسير أمام عينيه في القبّة الفلكية بترتيب معيّن ونظام دقيق . ولم يكن يفهم من حقيقة هذه الأجرام شيئاً . فأخذ يفسر ويؤول ما يرى . فكان علم التنجيم . وعلم التنجيم غامض بطبيعته لأنه يبحث في أشياء غامضة . وجاء كوبرنيكس وكبلر وغاليلو ونيوتن ، وتوالى تحسين المراقب ، وأصبحت لدينا فكرة صحيحة عن النظام الشمسي . وتقدمت وسائل الرصد والتقنية الحديثة ، وحاول الإنسان أن يعرف ما وراء النظام الشمسي ، وخيل إليه أنه عرف الكون وما فيه من سدم ومجرات .

وبتقدم التقنية الحديثة (التكنولوجيا) استطاع أن يمشي على سطح القمد .

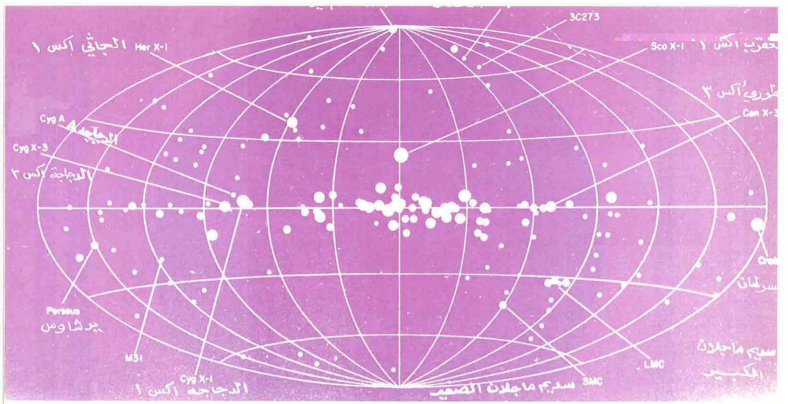
وقد زاد الإيمان عند الكثير بقوة العقل البشري، وتوهم الإنسان أنه أصبح سيد هذا الكون.

ولكنه قبل أن يبلغ هذه الدرجة ويطأ سطح القمر ، بخمسة وعشرين عاماً تقريباً ، كان قد نشأ نوع جديد من الفلك : هو الفلك الراديوي . وهذا الفرع يدرس الساء عن طريق الأشعة الصادرة منها .

وأنشئت المراقب الراديوية الضخمة . وإذا بها تأتي لنا بإشارات غريبة ، لا عهد للفلك بها من قبل .

وتبدأ الدراسات وتتوالى البحوث وينغمس العلماء في التفسيرات. وجدوا أجراماً ترسل إشارات راديوية قوية، سموها أشباه النجوم. وهذه لا نعرف عنها إلا الإشارات التي تصدرها، وأنها تبتعد بسرعة عنا مما يدل على أنها بعيدة في الفضاء بعداً سحيقاً. ولا نعرف حتى الآن هل شبه النجم جرم واحد أو هل هو مجرّة. ولا يزال السؤال عنها معلقاً لا

عِلة الفيصل العدد (١٢٣) ص ١٢٣



جواب شافياً عليه .

ووجدوا إشارات تأتي منتظمة متواترة ، سموها نبضات ، وسموا النجوم أو الأجرام التي ترسلها نابضات . ولم يروا بالمراقب البصرية غير جرم واحد منها . وقد اقتنع العلماء الآن بالتفسير الله يقول بأن هله النابضات هي نجوم نيوترونية ، فهي التفسير الوحيد الذي يفسر لنا فيزيائيا هذه النبضات الآتية منها .

ولكن هناك أجراماً ترسل أشعة سينية (أشعة أكس أو أشعة ولا ترسل الشعة السينية عن هذه المسافات السحيقة في البعد لله يكفي لتفسيرها كل النظريات التي قامت على أشباه النجوم، ولا تكفي النجوم النيوترونية التي فسرت النبضات. إن القوة التي نحتماجها الإطلاق هذه الأشعة السينية هي أقوى من هذه القوى كلها.

والتفسير المنطقي بحسب الكيمياء الذرية هو أن تكون صادرة عن ثقب أسود. وهذا من صفته أنه لا يرى. ولهذا سمي أسود.

وهكذا نرى أننا عدنا إلى حيث بدأنا.

بدأنا بالغموض نتيجة جهلنا . . وعدنا إلى الغموض نتيجة علمنا .

## الأشعة السينية

قبل أكثر من ثمانين عاماً ، اكتشف العالم الألماني (وليام كونراد رونتجن) أشعة غريبة . إنها لا تسرى مشل أشعة الضوء العادي ، ولا يصدر عنها صوت مثل الأشعة الراديوية ، وإنما لها مهات خاصة بها . وهي تؤثر على لوحة التصوير فنرى آثارها عليها ، وتخترق الأنسجة الرخوة في جسم الإنسان ولكنها لا تخترق العظم . ومن هنا أخذ

★ خارطة للسياء ظهرت فيها مواضع الأشعة السينية، كها رسمت بحسب ارصاد القمع الصناعي اوهورو. حجم النقطة البيضاء يبدل على قوة الأشعة الصادرة، خط الاستواء في الخارطة هو خط استواء بحرتنا. يلاحظ ازدياد عدد المصادر وقوتها عند خط الاستواء الهجري، وخاصة في مركز المجرة \*



★ بحرة مسييه ٨٧ وهي أضخم بجرة معروفة ، تبلغ للاثة أضعاف بجرتنا ، وتحتوي على ثلاثة ألاف مليون نجم ، في مجموعة العذراء . تبعد عنا ٦٥ مليون سنة ضوئية ، إلى أحد جوانها نفئة كبيرة . هل هي انفجار خرج من داخل المجروة ؟ على أية حال ، فالمجرة كلها مصدر اشعاع قوي ، رادبوي وسيني أيضاً . يبرجح أن يكون في داخلها ثقب أسود ضخم ★

الطب يستعملها بكثرة في التشخيص ووجد أنها تفيد أيضاً في علاج بعض الحالات المرضية .

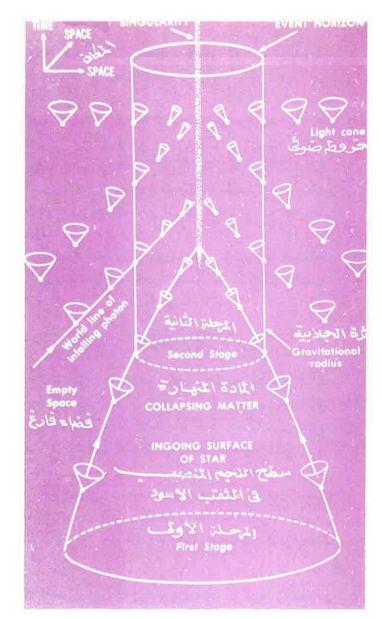
وتتميز الأشعة السينية بقصر موجاتها ، وبأنها تحتاج إلى طاقة كبيرة الإطلاقها .

وكما استغل الفلك الضوء العادي وكما استغل الموجمات السراديوية في بحوثه، فقد جرب أن يستغل الأشعة السينية، وحاول أن يسلط لـوحات تصوير ويلتقط هذه الأشعة إذا كانت قادمة من السهاء.

وحتى قبل عشرين عاماً كانت النتائج سلبية في الواقع . فالجرم السهاوي الوحيد الذي يصدر أشعة سينية ، بحسب أبحاثه آنذاك ، كان الشمس وحدها .

والواقع أن الأشعة السينية فيها خاصة تميزها عن الأشعة الأخرى التي نعرفها . إنها تمتص في جو الأرض بسرعة ، فإذا كانت آتية صن السياء ،

عِلة الفيصل العدد (٢٣) ص ١٧٤



★ لقد رسم في الشكل غروطات عديدة يفترض العالم الذي وضعها أنها نحروطات ضوئية ، أي مكونة من وتونات . ولكننا في الواقع يمكن أن تتصور أي مادة أخرى . فالجاذبية تنطيق عليها كلها . وقد فسمت عملية الانهيار إلى ثلاث مراحل . في المرحلة الأولى نجد أن الهروط عادي في حجمه . لكنه ما يسدخل لمرحلة الثانية حتى نجد أن حجمه قد صغر . ويتدرج في الصغر حتى يصل إلى الخط في الوسط الذي هو حالة التفرد ، وهناك يختفي نهائياً من الوجود ★

فلن يصل الإنسان شيء منها . ولهذا السبب تأخرت معرفة الإنسان بها .

وعلهاء الفلك لم يبدأوا بمعرفة الأشعة السينية الآتية من السهاء ، إلا حينا بدأوا يرصدونها خارج نطاق الجو الأرضي . فأرسلوا البالونات التي تحمل أجهزة تلتقط الأشعة السينية ، ثم كان إطلاق المركبات الفضائية العلمية .

وجاءت هذه بأنباء تحدث أن هناك مصادر متعددة في القبة الفلكية ترسل أشعة سينية .

وزاد اهتمام العلماء بهذا الاكتشاف الجديد.

ومما لا شك فيه ، أن دائرة الفضاء الأميريكية (ناسا) قد ساعدت العلم كثيراً بإطلاقها أقاراً صناعية علمية ، ومنها اثنان بقصد الكشف عن الأشعة السينية في السهاء .

وأول قر صناعى أطلقته لهذا الغرض هـو (أوهـورو).

أطلقته قبل حوالي تسع سنوات من كينيا ، وأطلقت عليه كلمة أوهورو ، ومعناها (الحرية) باللغة السواحلية .

وثاني هذه الأقمار في الأهمية هو (أينشتاين)، وقد اطلقت عليه هذا الاسم بمناسبة عيد ميلاد أينشتاين المشوي، (عيد ميلاد أينشتاين المهور، (عيد ميلاد أينشتاين المهور، أواخرر القمر أطلق قبل ذلك ببضعة شهور، أواخر ١٣٩٨هـ).

ومن نتيجة أبحاث هذين القمرين بالذات \_ بالإضافة إلى ما أنجزته الأقمار العلمية الأخرى \_ أصبح لدينا فكرة جيدة عن المصادر السهاوية التي تزودنا بالأشعة السينية . وأصبحت لدينا أطالس خاصة عن مصادر الأشعة السينية في السهاء .

وغدا العلماء في السنوات العشر السابقة ، أي في العقد الأخير من القرن الرابع عشر الهجري أمام سماء ملي، بالمصادر التي تبعث بالأشعة السينية .

## في البحث والتنقيب

إن خارطة مصادر الأشعة السينية في السهاء ، هي من نتيجة الأبحاث التي قام بها القمر الصناعي اوهورو الذي أطلق قبل حوالي عشر سنوات ، أما الخارطة التي سنحصل عليها من القمر الصناعي أينشتاين فلم تتوفر لدينا بعد ، ولكن فيها من المصادر ما يزيد على هذا العدد وفيها من دقة البحث ما يفوقه ، وتقدر أن حساسية أينشتاين في اكتشاف مصادر الأشعة السينية هي أكثر ألف مرة من أي جهاز سبقه .

على أية حال ، فقد أصبح لدى العلماء من الأرقام والـدراسات ما يكفي بضع سنين للعمل فيها والـوصول إلى رأي قـاطع . هـذا إذا كانـوا سيصلون إلى رأى قاطع .

وقد تضافرت المراقب البصرية الآن ، مع المراقب الراديوية والأقمار ، في البحر الجديد من البحوث المطروحة التي تريد الجواب الشافي والحل الصحيح .

وبتضافر جميع وسائل الرصد الفلكية ، من أقمار ومراقب وآلات ، أصبحت عندنا الصورة التالية : أن الأشعة السينية تأتي من أجرام متعددة ختافة

فهي تأتي من السدم الغازية ذات الحرارة العالية ، حيث يـظن بـأن هناك نجوماً في دور التكوين .

وهي تأتي من مجرات كاملة ، وتصدر الأشعة من كل أنحاء المجرة ومن حواليها أيضاً . ومجرة مسييه ٨٧ ( M78 ) مثل على ذلك . وتأتي أيضاً من نقاط معينة في بعض المجرات .

وتأتي أيضاً من بعض أشباه النجوم، وقد وجد (أينشتاين) عشريـن شبه نجم ترسل أشعة سينية.

وتأتي من بقايا انفجارات سوبرنوفا ، حيث من المفروض أن يكون قد تخلف قزم أبيض أو نجم نيوتروني من انفجار كهذا .

وأخيراً ، تأتي الأشعة السينية من نجوم فرادية .

## السؤال

من المعروف أن صدور الأشعة السينية يحتاج إلى وجود تيار كهرومغناطيسي ذي قوة كبيرة جداً. إنه يحتاج إلى طاقة أكبر من تلك التي ترسل لنا الأشعة الراديوية. وإذا كانت مجرة مسيبه ٨٧ تبعد عنا ٦٥ مليون سنة ضوئية ، فما هي هذه الطاقة التي تستطيع ارسال الأشعة السينية بهذه القوة ؟ .

لقد استطاع علم الفلك أن يقنع نفسه بالنجوم النيوترونية كحل لقضية النابضات. ولكن النجوم النيوترونية ذات الكثافة المذهلة لم تعمد كافية لتفسير الطاقة الجديدة.

فما هي هذه الطاقة الجديدة العجيبة ؟ إننا نريد طرف خيط نمسك بـ ا للوصول إلى تفسير ، أي تفسير .

## طرف الخيط

لقد وجد أن معظم النجوم الفرادى التي تصدر الأشعة السينية هي نجوم ثنائية ، والنجوم الثنائية منتشرة انتشاراً كثيراً في الكون ، إذ يوجد نجان (أو أكثر) يدوران حول بعضها البعض ، ويستطيع الفلكيون أن يعرفوا دوران النجمين حول بعضها ، واتجاه السدوران وسدة السدورة الواحدة ، إنهم يستطيعون أن يعرفوا النجم الذي يبتعد والنجم الذي يقترب بتحليل الطيف وملاحظة الحيود نحو الأحمر ، وقد يكون النجان بعيدين جداً بحيث يبدوان في المرقب البصري نجاً واحداً ، ومع ذلك ، وانهم يعللون الطيف ، فإذا رأوا طرفاً يحيد نحو الأحمر والطرف الآخر بحيد نحو البنفسجي ، فإنهم يدركون عندئذ أن الطرف الذي يحيد نحو الأحمر هو الطرف الذي يحيد نحو الأحمر أن يعرفون مدة الذي يقترب ، أي إنهم يعرفون مدة الدورة الواحدة أيضاً .

أشياء كثيرة بمكن أن يعرفها الفلكيون بوساطة التحليل الطيفي من نقطة ضوء في السهاء.

والنجوم الفرادى التي تصدر الأشعة السينية ، وجد أن معظمها ثنائي . ثنائي لا يرى المرقب البصري غير واحد منها . والنجم المرئي يدور مع آخر حول مركز مشترك . ولكن النجم الآخر لا يرى .

والأشعة السينية تظهر أكثر ما تظهر بين النجمين ، وقد تختفي إذا جاء النجم الكبير بيننا وبين النجم الصغير .

من هذه القياسات ومن قياس ارتفاع درجة الحرارة في النجم الكبير من الناحية الملاصقة للنجم الصغير الذي لا يرى ، كان لا بـد أن يـظهر التفسير التالي :

## الثقب الأسود

إن النجم الصغير الذي لا يرى ، ذو جاذبية قوية خارقة . يجب أن عله الفيصل العدد (٤٣) ص ١٧٦

يكون من مادة أخرى ، أشد كثافة من النجوم النيوترونية ، مادة تهاوت نويات الذرات على بعضها فشكلت نواة واحدة ، أطلق عليها اسم (حالة التقرد). إن جسماً من هذا النوع يستطيع أن يكون أحد النجمين في الثنائي ، ويدور مع النجم الكبير حول مراكز مشتركة ، وليس ذلك فقط . بل إن ما فيه من الجاذبية يسحب من النجم الكبير مادته القريبة ، ويلتهمها في جوفه شيئاً فشيئاً . وهذا فإن جهة النجم الكبير القريبة من الثقب الأسود تكون على شكل مخروط تصب منه مادته داخل الثقب . وتستمر هذه العملية إلى أن يغور النجم الكبير كله داخل الثقب الأسود .

إن انصباب مادة النجم المرئي في الثقب الأسود بهذا العنف يخلق تياراً كهرومغناطيسياً عنيفاً فيفسر لنا صدور الأشعة السينية القوية. والواقع أنه التفسير الوحيد المقبول عند الفلكيين.

## الفراغ الخيف

إن كل شيء في هذا الكون مكون من ذرات . وتتجمع الذرات المختلفة مع بعضها البعض في أشكال مختلفة لتكون جزئيات المادة . والذرة الواحدة تتكون من نواة في الوسط يدور حولها إلكترونات في حلقات . والبعد بين نواة الذرة والإلكترونات التي تدور حولها بعد شاسع نسبياً . وهناك من العلماء من يشبه النواة والإلكترون الدائر حولها كالأرض التي تدور حول الشمس . إن البعد ما بين نواة الذرة والإلكترون بالنسبة للحجم كالبعد بين الشمس والأرض . وهذه المسافة الشاسعة بينها هي فراغ لا شيء فيه . وعلى ذلك فنحن نعيش في هذا العالم في فراغ عجيب حقاً .

إن الفراغ ما بين النواة وإلكتروناتها ، على ما نعرف في المختبر وفي حياتنا العادية هو منطقة حرام لا يستطيع أي شيء أن يتجاوزها أو أن يدخل فيها .

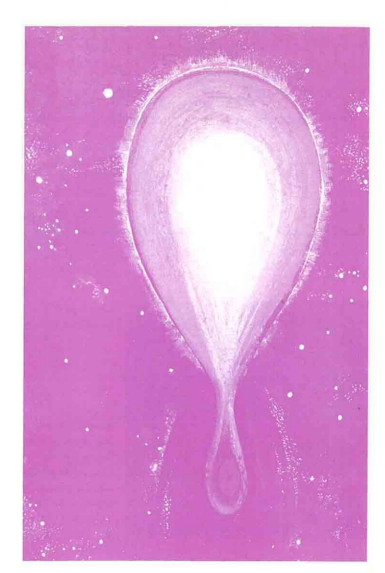
هذا كل ما كنا نعرف قبل أن تأتي لنا الحيرات الفلكية الجديدة.

ولكن القرم الأبيض الذي تحدثنا عنه في مقال النابضات وجدنا تفسيراً له بالتعدي على هذه المنطقة الحرام. إن حلقات الإلكترونات قد تحطمت، بل قد تكون بعض هذه الحلقات قد أشرفت على الدخول في المنطقة الحرام.

أما النجم النيوتروني فقد حصل ضغط أكثر على الـذرة ، بحيث بدأت النواة تدخل في منطقة الحرام في الذرة المجاورة لها . كها أن الضغط قد جعل الإلكترونات تدخل النويات . ولكنا بعد ، لم نصل إلى الـدرجة التي تلتحم فيها النويات .

أما في الثقب الأسود، فقد حصل أن التحمت النوبات مع بعضها البعض. وهذا الالتحام مخيف في الحقيقة أكثر من الفراغ الـذي نعيش فيه. لم يعد هناك فراغ بين الذرة ونواتها، وأصبح لـدينا شيء كلـه نوبات.

إن الأرض كلها لو حدث لها ما يجعلها في حالة ثقب أسود لكان



النفب الأسود ونجم كبير يدوران خول بعضهما البعض ، مادة النجم تنصب في النفب على شـكل
 روط. الصورة تكبر النفب تكبيراً شديداً نسبياً ، والحقيقة أن النجم أكبر منه بملايين المرات \*

حجمها بحجم كرة صغيرة نصف قطرها أقل من تسعة أعشار السنتمتر. ستصبح بالواقع كرة نصف قطرها ٠,٨٩ من السنتمتر. ولكنها وهي في هذا الحجم لها وزن الأرض ولها جاذبية الأرض.

وبالثل ، لو أصبحت الشمس ثقباً أسود ، فإن نصف قطرها سيقل قلبلاً عن ثلاثة كيلومترات .

## كيف يحدث الثقب الأسود؟

بكاد يتفق العلماء الآن على أن انفجار السويرنوفا هو الأساس في حدوث الثقب الأسود والنجم النيوتروني والقزم الأبيض . وإنما تعتمد نتيجة الانفجار على الحجم الذي يكون النجم عليه عندما ينفجر . فالشمس إذا حدث فيها انفجار سويرنوفا ، فإنها ستتمخض عن قرم أبيض .

والواقع ان العالم الهندي (شالدرا سيكار) قد حسب قصيه

انفجار السويرنوفا، فوجد أن النجوم التي تبلغ ١,٤ من حجم الشمس أو أقل من ذلك، إذا انفجرت فإنها تعطي قنزماً أبيض. أما إذا زادت عن ١,٤ من حجم الشمس حتى ما بين ضعفين أو ثلاثة أضعاف، فإنها تتحول إلى نجم نيوتروني، ولكن ما زاد عن ذلك فإنه يتحول إلى ثقب أسود.

إذن ، إذا صح هذا الحساب ، فإن الثقب الأسود مثل غيره من هذه الأجرام العجيبة ، نتيجة انفجار سوبرنوفا . ولكن الجرم الذي يعطي ثقباً أسود بعد الانفجار هو نجم ضخم يزيد عن ثلاثة أمثال حجم الشمس .

## صفات الثقب الأسود

ما دام الثقب الأسود مادة مضغوطة إلى أقصى ما يستطيع العقل الإنساني أن يتصور، إلى درجة أن تكون نويات الذرات قد التحمت مع بعضها، فيجب أن نفترض الحرارة داخله تصل إلى درجة الصفر المطلق أي ٢٧٣ درجة مئوية تحت الصفر، فإن الذرات قد وقفت عن الحركة. ونحن نعرف أن حركة الذرات هي سبب الحرارة.

وما دامت مادة مثل مادة الكرة الأرضية تتجمع في كرة يقبل قبطرها عن سنتمترين ، فإن جاذبيتها تظل على ما كانت عليه . أي أن جاذبية هذا الجسم الصغير تعادل جاذبية الكرة الأرضية الأصلية .

وجاذبية بهذه القوة في جسم \_سواء كان صغيراً أو كبيراً\_ فإنها لا تسمح لشيء بالإفلات منها ، حتى شعاع الضوء . ولهذا لا يمكن أن نـرى من هذا الجسم شيئاً ، مهما تحسنت وسائل الرصد ومهما كبرت المراقب .

حتى الأشعة السينية ، التي كانت السبب في نشوء نظرية الثقوب السوداء ، فإنها لا تصدر من الثقب نفسه ، وإنما تصدر من مادة النجم المرافق له عندما تنصب في داخله فتحدث التيار الكهرومغناطيسي الشديد .

وبما أننا لا نرى هذه الأجرام ، ولا أمل لنا في أن نراها ، فقد أطلق عليها اسم الثقوب السوداء .

ولكنها بجاذبيتها الهائلة ، والأثر الذي تحدثه في النجوم التي تــدور معها ، يجب أن نعاملها معاملة الأجسام الكبيرة في بحوثنا ، بــل أكثر مــن ذلك .

فإن الأجرام الكبيرة بمكن أن تتحول من شكل إلى آخر ، ولكن الثقوب السوداء لا تتحول إلى أي شكل . فهذا هو الشكل النهائي الذي تصل إليه أي مادة . وبناء عل ذلك ، فإن الثقوب السوداء الآن تلتهم النجوم المجاورة لها . فالنجم الكبير المرافق يصب مادته فيها باستمرار ، وستظل هذه العملية سائرة حتى يكون النجم الضخم قد انصب في باطن الثقب الأسود ، وأصبح جزءً منه . وإذا ما انتهى منه ، فإنه يسير في طريقه التي يسير فيها ، والويل لأي نجم آخر يقابله في هذه الطريق . إنه سيلق المصر نفسه .

وحجوم الثقوب السوداء تختلف طبعاً بحسب الأجرام التي تكون قد الهممها". الما في الأصل فمن المفروض أن نجماً كالشمس إذا تحول إلى ثقب

أسود فإنه يصبح ذا قطر أقل من ستة كيلومترات تقريباً. ويعتمد حجمه بعد ذلك على مقدار ما التهم.

## انتشار الثقوب السوداء في الكون

من المرجح الآن أن يكون هناك ثقب أسود في سديم (القناع) في

ومن المرجح أيضاً أن يكون هناك ثقب أسود آخر في مجموعة العقرب (أو برج العقرب).

وقد اكتشف ثلاثة من العناقيد الكروية ، يعتقد أن في وسطها ثقـوباً سوداء . والعناقيد الكروية توجد على أطراف المجبرة . وكل عنقود كروي منها يتكون من بضعة عشرات الألاف من النجوم على شكل كرة . وفي العناقيد الثلاثة الآنفة الذكر، تبدو النجوم فيهـا متقلقلـة في حــركتها، وكأنها تدور حول ثقب أسود في المركز.

أما أشباه النجوم التي تصدر أشعة سينية ، فيقدر بعض العلماء أن فيها ثقوباً سوداء ، قد تبلغ كتلة بعضها من مليوني ضعف إلى ثـالاثماثة مليون ضعف كتلة الشمس. وبما أننا لا نعرف حتى الآن ما همي أشباه النجوم، فيصبح هذا كله تقديرياً.

وهناك مجرات كاملة يعتقد أنها تضم في وسطها ثقباً أسود ضخماً ، مثل مجرة (مسييه ۸۷) و ( ٤٣٨٨ NGC ). ويقدر العالم (مارتن ريز) أن الثقب الأسود الموجود في وسط مسييه ٨٧ تبلغ كتلت خمسة آلاف مليون مرة من كتلة الشمس.

وهناك من العلماء من يرى أن الثقوب السوداء منتشرة بغزارة في الكون . ويقول العالم (كيب ثورن) بأن من المحتمل أن يكون في مجرتنا وحدها مليون ثقب أسود .

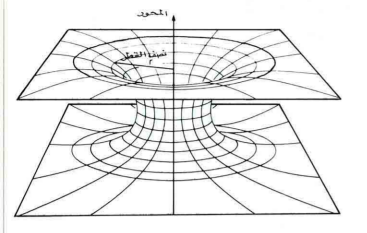
## شكل الثقب الأسود كما يتصوره العلماء

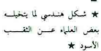
ما دام العلماء قد وضعوا صفات عديدة للثقب الأسود، فإننا ننتظ منهم أن يضعوا لنا الصورة التي يتصورونها عن شكله.

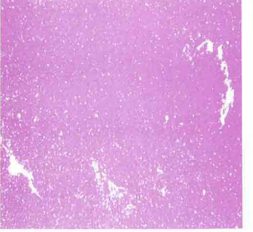
رأى بعضهم أن الثقب الأسود يدور حول نفسه مثل بقية الأجرام السياوية المعروفة. ورأى آخرون أنه ثابت، وقد يكون النوعان موجودين.

وما دامت المواد المجاورة له تنصب فيه ، فيجب أن يكون هنـاك حـد فاصل نعرف به الثقب الأسود . هذا الحد الفاصل سموه ( أفق الحدث) Event Horizon . إن كل مادة وصلت إلى أفق الحدث ودخلت فيه أصبحت جزءً من الثقب . أما قبل أن تصل إليه ، فهي في عمال جاذبية هائل ، وتستطيع أن تولد تياراً كهرومغناطيسياً هائلاً ، هـ و الـذي يرسل الأشعة السينية .

والجاذبية عند أفق الحدث، وفي داخــل الثقــب هــى في حــدها الأقصى . ولكنها بالطبع تكون أقل مـن ذلك كلما ابتعـدنا خــارج الثقــب







\* سديم القناع في مجمسوعة الدجاجة وهو سديم على شكل داثرة تقريباً ، حدث من انفجار سويرنوفا قبل حوالي خمسين ألف سنة. السديم لا ينزال يبتعد عـن المركز مـن أثـر الانفجـــار بسرعــة ٣٠٠٠٠٠ ميـــل في

بعيداً عن أفق الحدث. ولهذا رسموا لهذه المنطقة شكلًا مخروطياً بشه القمع .

وداخل أفق الحدث ، حيث انهارت المادة انهياراً كاملًا ، تسمى \_كما قلنا\_ (حالة التفرد). ويــرسم بعض العلماء لهـــذه المنــطقة شـــكلًا مستطيلًا ، ويتركها آخرون لينشغلوا في شكل الناحية الأخرى مـن الثقـب الأسود المقابلة لأفق الحدث.

هذا هو في الواقع ما نريد أن نحدث القارئ بـ عـن الثقـوب السوداء، لكي نعطيه فكرة علمية عنها. ولكن هناك جولات فكرية، ضمن مفاهيم النظرية النسبية ، حول هذا الموضوع ، أعتبرها معلومات إضافية ، إذا قرأها فيما يلي ، أو إذا قرأها في موضع آخر ، أرجو أن لا تختلط مع المفاهيم الأساسية .

## جولة فكرية في الثقوب السوداء

إن وصول المادة إلى حالة التفرد، الموجودة في الثقوب السوداء، أمر

عِلْةُ الفيصلِ العدد (٢٣) ص ١٢٨



تتكون من نجوم كشيرة ببلخ علدها حوالي عشرة آلاف في كل عنقود . تكون متجمعة على شكل كرة ، ولهذا حملت هـذا الاسم . وهي تـوجد عـادة على أطراف المجرات محيطة بها 🖈



\* النجم الضخم أكس ١ الدجاجة \*

🖠 🖈 عنقرد كروى في مجموعة

قنطورس ، العناقيد المكروية

مخيف حقاً. إن الذرات التي انعدمت الحركة فيها اطلاقاً، والتي وصلت إلى درجة الصفر المطلق ، قد أصبحت في الواقع في حالة العدم . أي أنها تلاشت من الوجود.

والكون يتألف من الرمان والمكان، والزمان والمكان متصلان ببعضها البعض في مفاهيم النظرية النسبية ، في شيء يسمى المتصل الزماني المكاني. وقد مر بنا عندما تحدثنا عن الكون المتمدد أن الفضاء يتحدب حول الكتل الموجودة فيه ، ويكون تحدبه أكثر كلم كانت الكتلة أكبر، والتحدب في الحقيقة لا يشمل الفضاء \_ الذي هو المكان\_ وحده ، وإنما يشمل الزمان أيضاً . أليسا هما متصلين معا بحسب النظرية النسبية .

وفي حالة الثقب الأسود ، سيكون التحدب شديداً جداً ، إلى درجة أن الفضاء ينطق على نفسه ، فلا يعود هناك فضاء ، ولا يعود هناك زمان تىعاً لذلك .

فهل يستطيع المرء أن يتصور موضعاً دون مكان أو زمان؟ وكيف لنا

أن نفهم ذلك ؟ فالثقب الأسود إذن هو نقطة العدم ، لا للهادة وحدها ، بل للزمان والمكان أيضاً . إنه نقطة العدم الذي لا عودة منه.

أليس هذا أمراً بجعل الإنسان يفقد الصواب؟ وهذا ما هـو حادث أمام العلماء . إن كل المفاهيم التي يعرفونها عن صفات المادة والزمان والمكان قد تحطمت في الثقب الأسود.

ويبرز بعد هذا سؤال آخر:

إذا كان الثقب الأسود هو نقطة العدم التي تـذهب إليها مادة هذا الكون دون رجعة ، فهل للعقل الإنساني أن يتصور موضعاً اسمه العدم ؟ وهل ستنصب مادة الكون بالتدريج في هذا العدم؟ ألا يحتمل أن يكون في الناحية الأخرى من الثقب الأسود ثقب آخر ، تخرج منه المادة إلى الوجود ثانية ؟ إذا كان شيء من هذا القبيل فيجب أن نسميه الثقب الأبيض. وإذا كانت المادة تخرج إلى الناحية الأخرى، فإلى أيـن؟ هـل هناك كون آخر تخرج إليه هذه المادة؟ وهل هذا الثقب، الذي هو أبيض من ناحية وأسود من الناحية الأخرى، هل هو صلة الوصل بين الكون الذي نعيش فيه وبين كون آخر لا نعلم عنه شيئاً؟ لقد مرت فترة كان بعض العلماء يقولون فيها بأن أشباه النجوم، ذات البعد السحيق عنا، إنما هي ثقوب بيضاء .

مهما يكن من أمر ، فعقول العلماء الآن قد أصبحت في ضيق شديد أمام هذا الغموض الذي أخذ يمتد إلى نطاق العلم على أسس علمية \_ ويزعزع المفاهيم العلمية من جذورها. وقد أخذ العلم \_ بجروته الذي وصل إليه \_ يمد يده إلى الدين وإلى الإيان بالله طالباً العون والمساعدة.

### مصادر البحث

١ \_ مجلة (تايم) الأميريكية ، عدد ٤ سبتمبر (أيلول) ١٩٧٨م. . Sky and Telescope (السهاء والمرقب ٢ \_ مجلة (السهاء والمرقب)

| اسم المقال                                                  | كاتب المقال                                                 | العدد                             |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 1 The first x-ray astronomy satellite                       | Raymond Watts                                               | January 71                        |
| 2 X-ray sources and their optical<br>Counter parts I and II | Christine Jones and<br>William Forman and<br>William Liller | November 74<br>and<br>December 74 |
| 3 Black holes and their astrophysical Implications I and II | David Block                                                 | July 75<br>August 75              |
| 4 The story of AM Hercules                                  | William Liller                                              | May 77                            |
| 5 M87s Massive heart                                        | Editor                                                      | July 78                           |
| 6 Ultimate fate of the universe                             | Jamai Islam                                                 | January 79                        |
| 7 What are x-ray Bursters                                   | Walter Lewin and<br>Jan Van Paradus                         | May 79                            |
| 8 The x-ray eyes of Einstein                                | Dennis Overbye                                              | June 79                           |

تاخرت عنكم . . خلو الوفاض فقرطاس شعرى نقى البياض إذا العين شعّت فلا تهجروني ولا تحصروني إذا النهـــر فــــاض هو الشعر ما كل لحن يغني على كل أيك حوته الرياض وكم بلبل إن بسطنا الأيادي حبسناه في زخرف وانقباض وكم ناظر (زغللته) المرايا فإن صارحته اعتراه امتعاض هــو الشـعر مـا كل وزن جــرى في موازينه . . كل عدل بقاض سطور إذا صُوبت للقوافي أصابت على الدرب كل افستراض وأمر من العبقري المغنى الأوتاره . . هل عليه اعتراض ؟ هو الفن أمر يلي، ونهي وما دونه بالرضى والتراض علــوِّ.. شـــهوقٌ.. تـــــــــــــــــــاض وما كل صوت بشير اقتراب ولا كل آت على الأفـــق آت ولا كل ماض مع الريح ماض وجمس إذا أدركت المعاني تحرَّقتُ في رغبة وانقاض فأحرقت كفأ أضاءت سطوري وأشعلت كفأ إذا النجم غاض هــو الفــن في كل فــن جنــون ومسرى جناح أبى أن يهاض حياض من النور من لم يسردها ليصفو بها . . فحمت الحياض وصبر إذا قهقهوا أطلقوا من ـه في خطة مارداً ذا انتفاض وكم لفظة كهربت حين قيلت

وقد شکلت من حروف غضاض

فـــلا تحسيوا أنـــه في انقـــراض

أأفرغتها؟ . . أم ملأت السوفاض؟

قريضى إذا حبَّسته الليالي

تداعت معانيك يا بن القوافي





## الهُوبِية الأكاديمية

إنَّا تحديد هويَّـة « الفنون الشعبية » العربية ، هو أمر يفرض نفسه أثناء هـذه المراحل المتقدَّمة مـن تطور ثقافتنا العربية ، التي يتزايـد فيهـا الاهتهام بالفنون الشعبية ، وكل مـا يصدر عن الشعب من فنــون قــولية ويدوية .

كما أن هناك أنشطة ثقافية تتعامل بالفنون الشعبية بصورة أو بأخرى ، وتسبّب عملية خلط مخيفة بين «الثقافة الرسمية» و «الثقافة الشعبيّة»، فهناك فرق الفنون الشعبية التي تستعمل مادة شعبية وتكنيكا معاصراً في نفس الوقت ، وهناك عمليات إعادة صياغة الأغاني والصناعات الشعبية واليدوية ، وحتى هناك عملية إعادة صياغة مستمرة للزي الشعبي اليومي .

ويتوالى ظهور أشكال أدبية وفئية وتشكيلية ذات صلة بصورة أو بأخرى بالماثورات الشعبية ، فهناك دواوين الشعبي والعائمي ، وهناك المجهود الكبير الذي يقوم به باحثو الفنون الشعبية في مراكز الفنون الشعبية المتخصصة في الوطن العربي . ويقوم هؤلاء ، بصورة مستمرة ، بتدوين كل أشكال الأدب الشعبي ، من شعر وحكاية ومثل وقول مأثور ، إن عملية طباعة ما كان مجرد مأثور شعبي شفاهي ، تضفي على ذلك المأثور شكلاً من أشكال المظهر الرسمي ، وتسبب شيئاً من الغموض والتشابك وتجعل من الضرورة بمكان تحديد الهوية الأكاديمية للفنون الشعبية .

وتدفع الآن المصانع والمشاغل بأدوات جديدة تنسخ صوراً مــن أدوات الحياة اليومية الشعبية في مجالات الزخرفة وتطريز الثيـاب والصـناعات اليــدوية من الخشب والورق والمعدن والطين وما شابه ذلك.

إنَّ الوعي بهوية محدَّدة لفنون الشعبية لا يشكل الحد الأدنى المطلوب من الوعي بقضايا المعرفة المعاصرة ، وهناك خلط غريب وصورة مجازاة للدى الكثيرين حول مفهوم الفنون الشعبية ، فما زال هناك من يعتقد أن الفنون الشعبية هي مجرد : وقصات فرق الشعبية هي مجرد : وقصات فرق الفنون الشعبية » أو هي مجرد : وقصات فرق

وما زال الكثيرون يعتقدون أن الفولكلور هو ذلك « الشيء الغوغائي السيء ؛ مما يسمى غناء ورفصاً . ويسى الكثيرون أنَّ المأثورات السعبية موجودة في أكثر المؤسسات العلمية والتكنولوجية المعاصرة تعقيداً : في المصانع والجامعات والمعاهد العليا ، ذلك لأن عبًال المصانع يهمهمون بأغنيات شعبية تبعد عنهم عناء العمل .

وحتى في أذهان الأجهزة الرسميّة التي تعتبر أجهزة أكاديمية تتعامل بالفنون الشعبية نجد أن هويّة هذه الفنون لم تتبلور بعد، ولدينا الكثير من الأمثلة على هذا التشويش الحاصل، فني الكثير من الأماكن تُعرض عينات التراث الشعبي في متحف واحد مع الخلفات الأثرية والتاريخية . وهناك من ينظر للأمر من زاوية التعميم ، فيقول إن آثار الفئات الرّسية والفئات الشعبية هي : ١ آثار فحسب! الله ولماذا لا تعرض مع بعضها البعض في متحف واحد؟ . .

ونجد هذا التشويش في رأي متخصصين يسدرسون المأثورات الشعبية ويعتقدون أن مأثورات العصر العبّاسي هي مأثورات فولكلورية ، متجاهلين







★ ألحان شعبية تعزف بواسطة آلات معاصرة \_وحتى غريبة\_ إن هـذا لا يفقــد اللحـن الشعبي الأصيل هويته . في الصورة أغاني الدبكة تـؤدي بمصـاحبة وآلــة القــرب؛ ★

الاتفاق بين العلماء على اعتبار تلك المأثورات جزء من التاريخ العمام. نحن نسأل هؤلاء: لماذا يضعون السيف العبَّاسي في متحف الآثار ويعتبرون القصيدة الشعبية التي تنتمي لنفس العصر جزء من الفنون الشعبية ؟ أليس ذلك السيف وتلك القصيدة نتيجة مرحلة زمنية واحدة من الثقافة؟ ولا مجصل هــذا الخلـط بين مأثورات عصور أقدم فحسب بل بين آثار تـاريخية معـاصرة وفنـون شـعبية

لقد صنّف أحد الفولكلوريين العرب الـزي الـرّسمي العسكري في عهـد إبراهيم باشا على اعتبار أنه مأثورات شعبية . نحن نعتقـد أن أسباب هـذا الخلط والتشويش تعود إلى أمرين :

الأول : أنَّ علم الفولكلور نفسه هو من العلوم الإنسانيـة الحديثـة الـتي ما زالت بحاجة إلى إرساء مناهج البحث فيها ، كما أنَّ عملية الفصل التام بينه وبين كل من التاريخ ، الأثنولوجيا وعلم الاجتماع لم تتم بعد .

الثاني: التداخل المستمر بين الثقافة الرسمية والثقافة الشعبية ، فهناك اختراقات متبادلة : نحن نرى أن الثقافة الرسمية تنهل من الثقافة الشعبية ، فهذه الأغاني المبنية على أصل شعبي ، والأعمال المسرحية والمسلسلات الإذاعية والتلفزيونية الـتي تتكئ على موثيفات من الحياة الشعبية تمـلا حيـاتنا الثقافية ، وفي عالم الأداة اليومية نجد المصنوعات الخشبية والمعدنية تصنع نسخاً حديثة من أدوات كانت ذات يـوم أدوات شعبية بكل مـا في الكلمة

وتهبط أشياء وأدوات من المستوى الرسمي لتتلقفها العامة ولتصبح جزء مسن الموروث الشعبي . ويتسع مدى هذا التداخل يوماً بعـد يـوم مـع القفــزات التكنولوجية السريعة الـتي تقفزهـا الحضارة ، وهـذا يـؤدي إلى تخلُّي الطبقـات الراقية عن كثير من مظاهر حياتها ، ولا تلبث هـذه المظاهر أن تتخـذ لهـا مكاناً في استعمال الفقراء والعمامة من النماس ، ونحسن نضرب على ذلك مثالا : وهو «مكواة الفحم» التي كانت أداة بورجوازية قبل عصر

الكهرباء وسرعان ما هبطت إلى مستوى الأداة الشعبية.

إنَّ هذه الدراسة تطمح إلى تحديد الهوية الأكاديمية للفنون الشعبية من خلال مجت مواصفات الفنون الشعبية ، ونحن نهـدف مـن وراء ذلك تسـجيل الملاحظات العلمية التي هدانا إليها البحث في ميدان الفنون الشعبية، والإسهام في ترسيخ شخصية هذا الفرع من فروع المعرفة الحديثة : الفنون الشعبية . ولا بأس من أن ندرس كلاً من هذه المواصفات على حدة بما يوضح هُوية علم الفنون الشعبية .

## التُراثِيَّة والتوافق مع الوجدان الجمعي

تعلُّم الفنان الشعبى بالمراس والتقليد أن يقول ما يوافق مزاج مستمعيه ، لا ما يريده هو كفرد، فهو صوت جمهوره والمتحدث بأفكار ذلك الجمهور، في حين أن الفنان المثقف ينطلق من قدرته على الإبـداع والابتـكار ويـكتني بــأن يرضى حب الابتكار عنده . ومن أجل أن يوصف الفن بـالشعبية ، لا بـد أن ينطلق من القيم الاجتاعية للجماعة الـتي يخـاطبها الفنــان الشعبــي ، ويجـب أن تكون هذه القيم نابعة من الدين والتاريخ والقيم القبلية . إن الشاعر الـرسمى مِحَن أن يقول: آمنت بالله واستثنيت جنته: دمشق روح وجنَّات وريحان .

لكن لو استثنى الفنان الشعبي الذي يخاطب جمهوره وبواجهه الجنَّة من مدى إيمان ــ كما فعل شوقي ــ لألق به الجمهور خارج المكان الذي يتلـو فيـه أشعاره، وهذا هو الفرق الرئيسي بين الشاعر الرسمي والشاعر الشعبي، فالأول يستطيع أن لا يكون منسجماً مع مزاج الجاعة ، وهـ و يكتب شـعره أو يصنع الأداة الفنية في خلوته ويعرض فنَّه على المعجبين به أو ينشره مطبوعاً أو يعرضه في معرض ، ولا يهمه سواء رضى الآخرون أم غضبوا ، فهو ينطلق من ذاتيته الفنية لا من وجدان جمعى لجاعة فنية.

إن الفنان الشعبي يعتبر نفسه المعلم الذي يعمل على تركيز القيم الدينية من خلال الأشعار والأعمال الفنيّة ، وكذلك فهو يعمل على تكريم البطولة العربية وإبرازها من خلال رسم شخصيات الأبطال المغاوير عبر ترداد السير الشعبية التي تتحدث عن عنترة ، الظاهر بيبرس ، الإمام على وغيرهم ، ومن أجل أن يرسخ القيم الشعبية نراه يركز على الحفاظ على الوقار والحشمة في رسم البطلات الشعبيات .

وفي مجال الحديث عن المرأة نراه يتحدث عن البطلة مقرناً بطولتها بوقارها، فالجازية بطلة إيجابية وجميلة وتحافظ على شرفها، وسعدى النريتاتي بطلة جميلة، لكنها لا تحوز صفات البطولة التي حازتها الجازية لأنها خانت أباها ورجاله من أجل عاطفتها . ولذلك نرى الفنان الشعبي يبالغ في رسم الملامح الإيجابية للجازية ويتفّه من موقف «سعدى الزيناتي» وبالتالي فإن جمالها يصبح مؤشراً على السلبيّة .

وغني عن القول بأن الفنان الشعبي في المجال الوطني لا يتحدث إلا عن الأبطال الوطنين والشهداء الأبرار الذين خدموا جماهير أمتهم وكانوا قدوة في النضال والتضحية الوطنية . وفي المقابل يلقي الفنان الشعبي ستاراً من التعتبي على الخونة والمتآمرين على قضايا أمتهم . وليس من قبيل الصدفة أن نلاحظ بأن العديد من الفنائين الشعبيين الفلسطينيين كانوا في الوقت نفسه ثواراً على العدوان ونذكر من هؤلاء : نوح إبراهيم ، فرحان سلام ، حنا أبو ذياب ، موسى حافظ، موسى الرَّحال وغيرهم .



المؤلف

كانت النظرة التقليدية وللفنون الشعبية ، توحي بأن هذه الفنون هي من صنع مؤلف مجهول ، وأن دور ذلك المؤلف المجهول هامشي ، والدور الأساسي هو للشّعب الذي ظل يضيف الكثير إلى النص الأصلي ، أو الشكل الأصلي للمأثور الشعبي ، حتى استحال هذا المأثور إلى ما يمكن أن نسمّيه بأنه نتاج وجدان الجهاعة \_ ولكن هذه النظرة لم تصمد أمام حقائق الأمور والمنطق الذي يحكم الأشياء ، فالشعب غير قادر على التأليف ، كها أنه غير قادر على الاضافة بصفته الجمعية .

ولا بد أن يكون مؤلف النص الشعبي أو مبتكر المأثور اليدوي هـو فنان معروف بعينه ، كما أن الفنان الشعبي هذا هو أيضاً عـارف لـدوره وفخـور بنفسه . وعلى مدى الزمن وفي كل مكان من العالم ظلّت أسماء هؤلاء الفنانين الشعبيين تتردّد ، وظلّت الجماهير الشعبية تحفظ أسماءهم كما تحفظ مـؤلفاتهم ومبتكراتهم .

أما إذا كان الفنان الشعبي عبر القرون قد أصبح مجهولا ، وظلت مؤلّفاته التي يرددها الناس ويضيفون إليها ، فإن ذلك لا ينفي وجود مؤلّف بعينه . وفوق ذلك فإن معرفتنا للمؤلّف لا تنفي شعبية نصّه أو صناعة يده . وفي عمليّة تداول النصوص والمبتكرات الشعبية كانت تتم تلك العملية بواسطة مؤلف آخر ينقل عن المؤلف الأصلي . وفي كل مرة يدّعي الفنان الجديد أنه صاحب النص الأصلي وينكر أنه ناقل النص عن فئّان سبقه .

وإذا طبقنا ذلك على مأثورات من الفولكلور الفلسطيني بمكننا أن نعطى بعض الأمثلة:

روى كل من الفنانين الشُّعبيُّن «محمود زقوت، و « فرج زايد ، نصأ شعبياً يستغل في افتتاحية سهرات تلاوة السئير الشعبية ، وقد أفاد كل من الفَّئَانَـٰيِّنَ بِأَنَّهُ مِبْتَكُرُ النص، وتبيَّن فيما بعد أن النص منقول عـن فنــان شعبــى كان يؤدي أشعاره في غزة واسمه: « طُلبة » وكان هذا الفنان مصرياً . ونحن لا نعرف بالضبط إذا كان « طُلبة » هو مبتكر النص أم كان قد نقله عن شاعر شعبى سبقه ، وفي حالة أخرى تمُّ تسجيل نصَّ شعبى يتحدث عن بطل شعبى فلسطيني من فم شاعر شعبى اسمه: ١عبد عودة ١ . وبعد ذلك سجُّلت نسخة أخرى من هذا النص عن شاعر شعبي جوَّال اسمه: « محارب ذيب، . وفي كلتا الحالتين كان الشاعر الشعبي يدَّعي أنه مبتكر النص . ثم كانت الصدفة التي حسمت الأمر عندما وضعتُ يدي على النصوص الأصلية التي كتبها أحد الزُّواة بخط يده لشاعر شعبي أمِّي ، لا يقرأ ولا يكتب ، هـو: دحنا أبو ذياب، وهكذا نبين بشكل قاطع أنَّ «عبد عودة» و «ومحارب ذيب، قد نقلا النص عن شاعر معروف، لكن أحداً منها لم ينقل النص خَوْفِياً بل عدُّل في الشكل والعبارات والكلمات. والأهم من ذلك أن أحمد الرُّواة قد غيَّر اسم البطل الشعبي موضوع النص. لقد حمل النص الأصلي اسم : « الحاج أمين الحسيثي » . والغريب في الأمر أن التغيير كان هــامشيأ وظلَّت القصيدة الشعبية تحمل نفس مواصفات القصيدة الأم.

إن مؤلف النص الشعبي من الممكن أن يكون أمياً ، ومن الممكن أن يكون متعلم للقراءة والكتابة ، وقد تعرَّفت على العديد من الفنانين الشعبيين الفلسطينين ، وهم يكتبون أفكارهم على الروق قبل أن يتلوها أمام

الجمهور . كما أن بعضاً من القصائد كانت منقولة عن شعراء سابقين ، لكن الجمهور لا يمكن أن يتقبّل فكرة أن الفن الذي يسمعه هـ و شيء خارج دائرة الارتجال .

لقد صادفت شاعراً شعبياً اعتاد أن يؤدي فنّه لجمهور من مستمعيه في «مقهى منى» في القدس وكان هذا الشاعر يزاوج بين المرتجل وما تتم قراءته عن الورق ، كان ذلك هو الشيخ خميس الحكواتي الذي يتلو القصائد الدينية عن ظهر قلب ويقرأ السير الشعبية عن الورق ، لكن الرجل كان يسيطر على جمهوره من خلال الحركات البديعة التي يوضح فيها ما يقرأه .

إن الحكواتي في العادة يقوم بحركات خاصة بعينيه ورأسه وحتى بكل جسده ليعطي تلك النكهة الخاصة للمرويًّات، وإذا ما تحدَّث الحكواتي على لسان امرأة جاء صوته ناعيًا جميلًا، ويعكس ذلك يأتي صوته خشناً مدويًا عندما يتلو شعراً على لسان فارس صنديد. وهذه المسألة فيها سر الإبداع الفني لدى الفنان الشعبي، وفيها تكمن بذور العمل المسرحي لدى السراوية الشعبي. ومن خلال هذه المسألة يتم التمييز بين الشاعر الشعبي ومجرد الرئوية، ومن خلال هذا الفهم نرى شاعراً ذائع الصيت ينصب نفسه رئيساً للشعراء ثقة منه بنفسه وافتخاراً بفنه الذي يتلقفه الجمهور والرواة ... إنه يوسف أبو ليل من كفر قرع \_ المثلث \_ فلسطين المتلة، والذي يقول (خاطباً صغار الشعراء الشعبين والرئواة) :

بَشُوفُكُم تَسْخَبُوا سُسيوفِ البَسواتِ كَانُ نَهْمِثُكُم عَلَّرَيَّة وكُل واحَد عِمِل بِالفنَ شَاعِر وقُفْ أو صار يِنْهِدَ عَلَيُّ أنا بُسوليل بَغْلِبُ كُل شَاعِر وع كُل شاعِر الحدد الأوليَّة والي مِثْلُكُم ناطِرْ بَيَادِرْ مِثِلْ قَطُروزُ نَاطِرْ قَطُرورُيَّة

## التُّدوين

إن تدوين المأثورات الشعبية مسألة توثيقية مستقلة لا علاقة لها بالمأثورات نفسها . وقد يزعم البعض أن تدوين الشعر الشعبي والحكايات الشعبية هـو فن القرن العشرين .

إن هناك مؤلفات من القرن التاسع عشر والذي سبقه تحصل مسرويات شعبية . وكتب التراث الإسلامي مليئة بالأوراد والمطارحات والأغافي الدينية التي ما يزال يتوارثها الوسط الشعبي حتى الآن . وربحا كان من المفيد أن نذكر بعض الأمثلة لاشعار شعبية وردت معها أسماء مؤلفيها وهي مدونة في كتب مطبوعة . وفي نفس الوقت ظل الشعب يتوارث تلك الاشعار دون أن يعرف ، أو دون أن يعبر اهتاماً لمسألة التدوين . ومن هذه الاشعار ما ارتبط باسماء شعراء شعبيين مشاهير وصلت شهرتهم كل مكان من أرض العرب مثل : تحر ابن عدوان ، العنيسي فاضل ، حليوة البرغوثي ، ومع ذلك ظلت الجاهير تتداول وتتوارث أشعار هؤلاء دون أن يكون للتدوين أدف أشر على شعبية تلك النصوص .

إن تدوين النصوص الشعبية لا يعطيها صفة النص السرسمي، وتــظل



المأثورات الشعبية تستمد صفة «الشعبية » من مقوماتها الأساسية دون أن تتأثر بالتدوين والطباعة .

## التُّداول

لا يتداول الناس في الوسط الشعبي سوى ذلك النوع من القوالب الفنية \_ القولية أو اليدوية \_ التي تتناسب مع مزاج الجماعة ، إن هناك الكثير من الأعمال الفنية التي دخلت إلى الحياة الشعبية عن طريق أفراد ولكنها لم تأخذ صفة الشعبية لأن المجتمع الشعبي لم يتداولها ، وبكلمات أبسط لأنها لم توافق مزاجه فتخلّى عنها . ومن الإسفاف أن ندّعي بأن كل أفراد الشعب ، أو على الأقل كل فئات العامّة من الناس تتداول المأثور الشعبي ، فالفنون الشعبية هي فنون تَخلّية الطابع وتحمل خصائص المجتمع الحيل .

وحتى في الشعب الواحد والقطر الواحد نجد أكثر من طابع محلي واحد، ذلك لأن عملية التداول تقتصر على قطاع محلي في حين يكون قطاع آخر من العامة قد تبنى مأثورات شعبية ذات طابع مختلف نسبياً. ويدخل في نطاق تداول الجهاعة الشعبية موروثات لا تحفظها هذه الجهاعة ولا تستطيع أداءها، بل إن هذه الجهاعة تحب سماعها وترداد ما تقدر على حفظه منها فحسب. ومع ذلك نظل نسمي هذه المأثورات شعبية، رغم أن الشعب يتداولها بصورة مختلفة ومحدودة.

ومن الأمثلة على هذه الموروثات:



 التواصل التاريخي الذي يم من خلال تعريف الأجيال الجديدة بالموروث الشعبي . طالبنان صغيرتان ترتديان الأزياء الشعبية وتفقان إلى جوار معروضات شعبية في معرض مــدرسي \*

- (١) السِّير الشعبية.
- (٢) بعض الأشعار والأغاني الدينية التي يكتني الشعب بالاستاع والاستمتاع بها.
  - (٣) القصائد العاطفية والموشحات ذات البناء الفني المتقدم.

ويجب هنا في مجال التداول ، أن نوضح الفرق بين الأدب العالمي (المصوغ باللغة العامية) والأدب الشعبي (وهـو مصـوغ بلغـة عـامية لـكنه شعبـي).

إن الأدب العامي هو نتاج قريحة فرد لكن هذا النتاج لم يجد هوى في مزاج الجاعة فلم تتداوله ولم تتوارثه ولذلك لم يصبح نتاجاً شعبياً. وهنا يحكم التداول على مصير النتاج المصوغ باللهجة العامية. ولا يكفي أن يكون النتاج مصوغاً باللهجة العامية لكى يصبح نتاجاً شعبياً.

هذا فضلًا عن أن التداول هو مسألة مرتبطة بحدود زمنية وجغرافية . وما كان متداولا في أوائل هذا القرن لم يعد متداولا الآن . لقد اختفى السطريوش أو كاد ، كما أن المؤال البغدادي الذي كان سبيًد الغناء في القرن الماضي قد أصبح الآن مجرد مأثور قليل التداول ونادر الوجود .

## التُقادم

هل المادة الفولكلورية هي المادة القديمة ؟ وإلى أي حد يسمح القدم التاريخي بصبغ المادة بصبغة «فنون شعبية» ؟ وهل يصبح المأثور مادة تاريخية لجرد قدمه بغض النظر عن محتواه الشعبي ؟ وما الحد الفاصل بين التاريخ والفولكلور ؟

ومن أجل الإجابة على هذه التساؤلات بهدف تحديد موقف يرضح مواصفات الفنون الشعبية نقول: إنَّ الفولكلور بحد ذاته مادة تاريخية دون أن يفقده ذلك استقلاله وكيانه المتميز كفرع من فروع المعرفة، ذلك لأن كل تلك الأفكار والمعتقدات والمهارسات الشعبية هي بحد ذاتها إسهام في التاريخ الثقافي للشعب، لكن المسألة تكمن في كيفية الفصل بين ما هـو شعبي ومـا هـو رسمي، وبكلهات أخرى ما ينتمي لفكر الطبقات المتخلفة وما هو نتيجة تاثير الجهات الرسمية القابضة على زمام حركة التغيير في المجتمعات الإنسانية. وهذا يفرض علينا التمييز بين المادة الشعبية والتاريخ الرسمي على ضوء مفهوم كل من يفرض علينا التمييز بين المادة الشعبية والتاريخ الرسمي على ضوء مفهوم كل من المأثورات للفئات الشعبية وتعبيرها عن همومها واهتهاماتها، وقابلية الفئات الشعبية لتبني تلك المأثورات واستساغتها وتـداولها واضفاء صفة التملك الشعبي عليها.

إن هوية الفنون الشعبية لا تتحدَّد بالزمن بل بالمحتوى الـذي يضمه ذلك الفن. ويمكننا أن نعطي أمثلة على مأثورات شعبية قـولية تعـود لســنة (١) للهجرة، ونقول إنها مأثورات شعبية وليست نصـوصاً تــاريخية رسميــة. إن الفتيات اللواقي استقبلن النبي محمد صلى الله عليـه وسـلم في المدينـة المنورة بالغناء:

طلع البدر علينا من ثنيًّات الــوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع

كنَّ يؤدين أغنيات شعبية لأن تلك الأغاني انبثقت من فشات شعبية تعلن ولاءها للدين الجديد الذي جاء به محمد والذي ينصف المظلوم من الظالم ويبشر بالعدل والمساواة والحرية للفئات الفقيرة.

لقد حاول عدد من خبراء الفنون الشعبية القول بأن فنون ما قبل القرن السابع عشر \_ الفنون الشعبية \_ هي فنون تاريخية ، وفنون ما بعد هذا التاريخ \_ الشعبية \_ هي فقط التي تستحق أن تحمل اسم الفنون الشعبية . إن هذا التقسم الاعتباطي يتناقض مع المضمون الأساسي لفكرة الفنون الشعبية ومحتواها ، وبالتالي فهو تقسيم غير منطق وغير مقبول .

## وسيلة التوصيل

يجوز لنا القول إن أشعار «قيس بن الملؤح» الذي عاش في القرن الأول الهجري ، كانت في غالبيتها أشعاراً شعبية ، فعندما كان يغني لحبيبته ليل :

يقولون ليلى في العراق مريضة فيا ليتنى كنت الطبيب المداويا

كانت تلك الأغنية تنتقل على لسان المسافرين والجواري في كل مكان في شبه الجزيرة العربية والعراق وبعلاد الشّام . وه كذا كانت وسيلة التوصيل للمأثورات الشعبية هي النقل الشفاهي . وظلّت هذه هي الوسيلة شبه الوحيدة في انتقال المأثور الشعبي ، فكان الشعراء وساردوا القصص الشعبي وأخبار البطولة والمدًاحون والمعتون العازفون الجؤالون والشعراء الذين يتلون الاشعار لجهم مختلفة بمناسبات الأفراح والأتراح ، كان هؤلاء يؤلفون أشعاراً وأقوالا سرعان ما يتناقل الناس بعضاً منها ويتوارثونها ، وسرعان ما

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ١٣٥

تصبح جزءً من المأثورات الشعبية التي تصل إلى الجماهير الشعبية عن طريق التداول الشفاهي ، وظلّت بيادر القرية تشهد الانتقال الشفاهي وظلّ الصانع اليدوي يحمل الافكار السابقة بالتقليد حتى استجدت وسائل التوصيل الحديثة مثل الرَّاديو ، والتلفزيون ، وأشرطة التسجيل ، والمسرح . . . إلخ .

إن توصيل الماثورات الشعبية عبر أجهزة الإعلام الحديثة قد سبب الخلط لدى الكثيرين من الناس في ماهية الماثور الشعبي، ذلك لأن طريقة عرض هذه الماثورات بواسطة تلك الوسائل لم تحافظ على الأشكال والنصوص الأصلية للماثورات، فني عالم الأغنية الشعبية طرأ تغيير على كلمات الأغاني من حيث النهذيب والتعديل وبما يلائم نحاطبة جمهور كبير من السامعين، أما الألحان فقد طرأ عليها تعديل وذلك لردم تلك الحوة الهائلة بين اللحن مسلسي والمعلقة المعاصرة.

وقد حصل تطوير للحكاية الشعبية قبل تقديمها للأطفال أو عمل مسلسل إذاعي أو تلفزيوني منها ، إن التوصيل بالأساليب المطوّرة لا يفقد المأثور الشعبي جوهره ، ومن حيث اللهجة نسمع الحكاية الواحدة وقد نُقلت في القرية بعبارات خاصة ونقلت في المدينة بعبارات أخرى ، وهكذا تقول راوية من مدينة نابلس إن وجه بطلة الحكاية «مثل وش صدر الكنافة اللي طالع من الفرن » وتقول راوية فلاحة من قرية قلقيلية إن وجه البطلة منا ، قرص الجبنة » .

إن كلاً من الرَّاويتين قد استعملت تشبيهاً من بيئتها ، ويجب ألا نستغرب إذا سمعنا نفس الحكاية في المستقبل وقد جاء على الـرَّاوية بـأن «البـطلة قــد غسلت شعرها بالشامبو».

إن وسيلة التوصيل والمفردات لا تحدُّد هوية الماثور الشعبي ، ويظل جوهر ذلك الماثور مرتبطاً بمواصفات محدِّدة نابعة من توافقه مع فكر الفئات الشعبية ومزاجها . وفي المستقبل سيروج استعهال \_ شعريط التلفريون \_ الذي سيستعمل بسهولة استعهال \_ شريط المسجل العادي \_ ومن خلال هذه الوسائل يمكن أن نسجل أغنية أو رقصة شعبية أو حفل عرس شعبي . وفي كل هذه الحالات لن تكون وسيلة التوصيل عاملاً في غير صالح بقاء الماثور الشعبي .

## لغة الفنون الشعبية

تنبع مسألة التفاوت في التعبير اللغوي من حقيقة أنَّ هده المأشورات تقيض عن وجدان جاعات شعبية متنوعة في وضعها الثقافي وتمتد على مساحة هائلة وتشمل الأطفال والأميين وتمتد حتى إلى أكثر الفئات تقلماً في المجتمع ، والتي \_ مع ذلك \_ تفرز مأثورات شعبية تتناسب مع وضعها المتميز في المجتمع . ونجد في أدف هذا السلم تلك المأثورات الشعبية النابعة من المرأة والطفل والتي تستعمل أبسط اللهجات العامية . إن المرأة في الوسط الشعبي تستعمل التشبيهات اللغوية النابعة من بيئة اجتاعية ضيقة لا تستفيد من الانفتاح على العالم الرحب ، وكذلك فإن الطفل بحكم التصاقه بالأم والجدة يظل أسيراً \_ إلى حد ما \_ للدائرة اللغوية الشائعة في البيت. لقد فوجئت امرأة فقيرة في الوسط الشعبي بأن زوجة جديدة جاءت إلى بينها لتصبح ضرة لها فارتجلت تقول:



★ غطاء وقونة و مصنوع من البلاستيك. كانت الأدوات المثيلة تصنع من القش والحسرير والقياش!! ★

هي ويا خدودك بشل الكرشية هي ويا شعرك مشل التُشت هي وما البلشنا فيك غير بَلْشِة

وهكذا استعملت تلك المرأة أبسط المفردات والتشبيهات ، وإذا قارنا ذلك بالأشعار الشعبية التي فاضت عن وجدان مشاهير الشعراء الشعبيين الذين نهلوا من الموروث الذي كتب أصلًا بالقصحى أو بلغة قريبة منها .

لقد ردَّد «البدَّاعون» أغانٍ وأشعاراً شعبية ظلَّت متوارثة لفترة طويلة بفضل جودتها من حيث المضمون والشكل ، ولأنها مرويَّة ومتوارثة في الأصل عن «بدَّاعين» سبقوا إلى إتقان صنعة الشعر وتخيُّر الألفاظ الجزلة في مرحلة زمنية عني بها كل من الشاعر الفصيح والشاعر العامِّي بالحسنتات اللفظية . وأين من هذه الأشعار أغاني المرأة والطفل والفلاحين الدين كانوا يبوددون كلهات لا تكاد تعطي أي مضمون بل تشارك اللحن والحركة في إصدار صوت ما ، فني أوائل هذا القرن كان الفلاحون يغنون :

قُزماطة عويصة وقزماطة خامرة

وإذا تفحصنا هذه الكلمات لا نجد سوى الحديث عن خبز من عجين مخمّر

مجلة الفيصل العدد (٤٣) ص ١٣٦



 ★ كوفية ثم تحويل الشها إلى فستان معاصر . واحدة من أساليب استعمال الستراث بمسور جسديدة ★

وآخر من عجين غير خمَّر، فما قصمَّة هذا الخبر؟ ولماذا يتحدثون عنه؟ وما علاقته بغيره ؟

إن المأثورات الشعبية لا تأتي بوعاء العامية وحدها ، فهناك من أشعار البدَّاعين ما يقترب من الفصحي أو يأتي بها .

إن مسألة التفاوت واضحة تمام الوضوح بين لهجة فصحى وأخرى عامية بسيطة ساذجة ، وفي كلتا اللهجتين صبّ الشعب الواناً من الماثورات الشعبية ، كما أن جزالة المكلمات أو التصافها الشديد بلهجة العامة ، ليس هو الأمر الذي منحها صفة الشعبية ، بل إن هناك عوامل أخرى في مضمون الماثور نفسه من حيث كونه معبّراً عن وجهة نظر العامة من الناس ، هو الذي حدد هوية الماثور وصبغه بالصبغة الشعبية .

## ارتباط المأثور بالعامّة

غرُ المأثورات الشعبية بمراحل متعدِّدة من الصعود والهبوط في مسارها عبر الفئات الاجتاعية الدنيا والعليا في المجتمع، وإن الأمثلة على ذلك كثيرة، سيواء في المأثورات الشعبية القولية، أو المأثورات الشعبية اليدوية، أو المعتقدات الشعبيةذط. لقد كان الشمعدان مصباح الإدرية، أو المعتقدات الشعبيةذط. قبل أن تدخل البلاد في عصر الإنارة بزيت الكاز \_ أداة بورجوازية قبل أن تدخل البلاد في عصر

الكهرباء ، وكانت بيوت المدينة وشوارعها ، تنار بمصابيح الكاز في أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين . وعندما دخلت البلاد في عصر الكهرباء ، هبط الشمعدان إلى الاستعمال الشعبي وأصبح معروفاً في دواوين وجهاء القرية ، ثم أصبح أداة شعبية تكاد تكون موجودة في كل بيوت القرية .

وبعد ذلك الهبوط عاد الشمعدان يتسلّل إلى صالونات البورجوازيين كتحفة أثرية أو من باب الاعتزاز بتراث الماضي ، في حين تقلّص وجوده بصورة كبيرة في الوسط الشعبي .

وإذا أخذنا مثالا من الزخارف الشعبية ، وهـ و تـطريـ و الثياب وأغطية الموراش ، وجدنا في المروبات التاريخية المدورة أن التطريز بدأ كفن لحدمة الأغنياء والنبلاء والأمراء ، ولم تكن الطبقات الشعبية قادرة على تغطية نفقات امتلاكه . ومع الزمن هبطت تلك الفنون اليدوية إلى الوسط الشعبي ، وتخلى عنها البورجوازيون الذين اهتموا بتوشية ثيابهم بخيوط النهب والفضة والمعادن الثمينة الأخرى . . . تلك الخيوط التي لا يستطيع الناس في الوسط الشعبي الحصول عليها ، واكتفوا بتطريـ زثيابهم مستعملين نفس الوحدات الزخرفية التي صنعها الحرفيون للطبقات البورجوازية ولكن بخيوط ملونة من الحرير والقطن ، وما شابه ذلك بما يعطي زخرفة لونية جهـ يرة للثوب الشعبي . ولم تنته القصة عند هذا الحد . والآن تصبح الثياب الشعبية موضة العصر ترتديها النساء من نجوم المجتمع . وهكذا يعاود المأثور الشعبي الصعود من القاع إلى القمة ، بعد أن كان قد هبط من القمة إلى القمة ،

إن وجود « الشمعدان » الآن في صالون أسرة غنية ، وارتداء الشوب المطرِّز في بيئة راقبة ومتقدَّمة اجتاعباً ، ومرور أغنية « الهجيني » عبر جهاز الستبريو كل ذلك لا يفقد المأثورات الشعبية هويتها . .

ومع ذلك يبق للمسألة وجه آخر ، فالطبقات المتقدمة في المجتمع يمكن أن تفرز فثات اجتاعية ذات ولاء للشعب والأرض وبالتالي للمسأثورات الشعبية ، وهذه الفئات من الممكن أن تأخذ اللحن الشعبي ، مشلاً ، وتصب فيه كليات جديدة ذات مضمون متساوق مع فكر الفئات الشعبية ، وبذلك يكون هناك انسجام بين الناس الذين يتناقلون المأثورات وبين الماثورات نفسها .

## دور الآلة والمواد الخام

تقوم الآلات الآن بصناعة تحف سياحية ذات مضمون شعبي، وتطور الأوساط الشعبية صناعة الأدوات الشعبية باستعمال مواد خام جديدة من الورق وخيوط البلاستيك وأكياس النايلون . . . الخ . ويتم توزيع الألحان الشعبية لتعزف بآلات حديثة متقدمة .

إن هناك الكثيرين الآن عَن يتخوفون من تأثير الآلة والتكنيك الحديث بصورة سلبية قد تؤدي إلى انقراض الفنون الشعبية . لكننا نقول بأن من غير المعقول أن لا نصنف « طبقاً مصنوعاً من البلاستيك » على أنه أداة غير شعبية لمجرد استعمال مادة خام حديثة في حين أن ذلك الطبق ما زال يؤدي الغرض الشعبي ويحمل الموثيفات الشعبية ويعلَّق في واجهات البيت الشعبى لغرض زخرفي .

إن الفنون الشعبية من الممكن أن تتخذ أشكالا جديدة لكنها لا تنقرض ، فالفئات الشعبية باقية في القرى الفقيرة وحتى قـرى البلـدان المتقـدمة ، وأرقى أحياء مدن الدول العظمى .

جاءَته بعْد الجهد قائلة له : أَبْشُرٌ بُنيُّ . ظفرتُ بِالمتعلِّمَهُ شقراء دون العشرتين منمنمة وقوامُها ... يا حُسْنَه ما أقومَهُ !! «ميسون» أجمـلُ مـا رأتْ عـينُ امـريءِ سبحان من صاغ الجالَ وتمَّمه شعر: والوجنتان غَفَتْ بهن العَنْدَمَه مصطفىعكرمة ما أروع «الماكياجَ» ضاعف حسنَها!! ويزيد سيخر الحسن وهي «مهندمه» دارانٍ في أرقى الشوارع عندها ومــن النفــائس كلُّ دارٍ متخمــــه وأنا التي أدري بتلك التمتم ومنىٰ فؤادي !! أنتُ أدرى بالذي يرضي بـــنيُّ . . وأنــت أهـــل المرحمـــه فاختم باشهى ما تمنى عمره واقبل بها إنْ شئت لي أنْ تختمه ما لي أراكَ كما عهدتكَ صامتاً هـل يــرضينك أنْ أظـــلَ محطَّمه !! ـ أمَّاه مــا يــرضيكِ روحـــي دونــــه هيهات قلبك أن أعِـــقٌ وأظلمه أمّــاه شوقي لا يُحــدً لـــزوجة إن هيتُ ، أو قصرتُ كانتُ ملهمــه ميسون . . . ـ لا تكلُّ ... أقلُّ صفاتِها تكفي . . . فكيف وقد علمتُ متمّمه !! \_ أماه لي أمل . . وما أملي سوى ميســـون عـــاشت للنعـــيم ، ولم تـــزلْ أَذْنَى مناها أن تكونَ منعّمــه أمَّاه ما أرجو ، وترجو أمَّتي ما كان إلا في زواج المسلمة



## للكاتب السوناني: أندوني ساماراكي ترجمكة: د. نعيع عطية

# في محطة على الحدود

منذ صغره كان شغوفاً بالقطارات، شغوفاً بها جداً. كان يهرب من المدرسة، حاملاً كتبه تحت إبطه، ويهرع إلى المحطة حيث يقضي بهاره غائباً عن الدنيا. كان آنذاك يسكن وأسرته مدينة من مدن الأقاليم. ينزوي في ركن، هناك، ساعات طوال، يحملق مبهوراً فيا حوله، لم يكن يستهويه النظر إلى القطارات فحسب، وهي تجيء وتروح، بل كان الجو كله في ذلك المكان يسحره، ولكثرة غيابه عن المدرسة كان يسرسب فتوسعه أمه ضرباً، لكنه ما كان يثنيه شيء عن غيه.

له يكن حلمه منذ تلك الأيام، مثل سائر الصبيان، أن يصير ضايطاً أو مهندساً، بل أن يصبح ناظر محطة. كان يحلم بنفسه ناظراً للمحطة الرئيسية بالعاصمة، مرتدباً النزي الأزرق الداكن، ذا الأشرطة على الكبن، وكان يشعر لذلك في قرارة نفسه بتأثر كبير. ولتعوده ارتباد المحطة، عرف منذ صغره كل المناورات التي تجري

هناك لاستقبال قطارات، أو لتشييع قطار مغادر. كما تعلم أيضاً أن يراقب، وأن بدرس الانفصالات النق ت تسم ع

كما تعلم أيضاً أن يراقب، وأن يدرس الانفعالات التي ترتسم على وجوه المسافرين. البعض يصل إلى انحطة برفقة أقارب وأصدقاء . يبدون مشاعر التأثر ولا ينتهون من مراسم الوداع . والبعض يجيء من السفر فيلق في انتظاره الاستقبال الحار ، وتبدأ مشاعر التأثر من جديد . ولكن الذين كانوا يحظون بعطفه منذ ذلك الحيين هم المسافرون بغير مودعين أو مستقبلين ، أولئك الذين يرحلون أو يجيئون وحدهم دون رفقة أحد . إذا سافروا فإنهم يقفزون إلى

قطارهم ، ويختفون بداخله لا يطلون من نافذة ، لأنهم يعرفون أله ليس ثمة على الرصيف من يودعهم ، ويقول لهم «سفر طيب! « ويحدث المثل إذ يعودون . فإنهم ينزلون من قطارهم ، مسرعين ، ويقضون إلى باب الخروج لا يلوون على شيء ، فهم يعرفون أن ما من أحد هناك ليقول لهم «مرحباً!!» .

ولذلك كان يتوق كثيراً أن يصبح ناظر محطة . وما من شيء ، ما من شيء على الإطلاق ، كان بإمكانه أن يجعله يغير رأيه .. لا الضرب الـذي كان يتلقاه من أمه ، ولا رسويه في الدراسة صرتين ، ولا تلك المرة الـتي حره فيها أحد عهال المحطة إلى ما وراء العربات ، ولـوح لـه بيـديه ببعض الإيماءات .

وبالفعل أصبح من عهال السكك الحديدية ، لكنه لم يرق إلى ناظر عطة . فلا تكن لديه « المؤهلات المطلوبة » إذ إنه لم يكمل تعليم» . لكنه على أي حال وجد نفسه بذلك ليل نهار في الوسط الذي يجبه ، وكان في هذا كفايته . •

والآن، وقد خرج إلى المعاش، فكر أن يؤلف كتاباً عـن ذكريـائه. فقد أمضى اثنتي وثلاثين سنة في خدمة السكك الحـديدية، واشـتغال في محطات عديدة، بعضها صغير وبعضـها كبــير. رأى أشــياء كشـبرة، وتجمعت الديه دكريات وذكريات.

حدث أحد أصدقائه عن مشروعه ، مندرساً بالمعاش ، وقبد وجملا

صديقه الفكرة رائعة . بل واقترح عليه عنواناً للكتاب : « ذكريات من حياة مديدة في السكك الحديدية » ، فرد عليه قائلا : « ما هذا يا أستاذ ؟ تقصد مديدة مشل قضبان السكك الحديدية ؟ » ، وضحك الاثنان .

من الأحداث الكثيرة التي مرت به حدث بعينه انحفرت ذكراه في أعاقه . كان آنذاك يعمل في محطة صغيرة في أقاصي البلاد ، على الحدود تماماً ، ثم بعدها يبدأ عالم آخر .

كان الوقت بعد الظهيرة من يوم في شهر **نوفب** (تشريـن الشـانِ). الجو خريفي ينذر بأمطار. وقد خيم الضباب في كل الأرجاء.

وصل القطار الذي كان سيستأنف سيره بعـد ذلك خـارج الحـدود . تمت إجراءات الرقابة كلها ، من تفتيش جمركي وفحص للجوازات . كال شيء على ما يرام! تحرك القطار ببطه .

في لحظة ، قبيل أن تعبر القاطرة خط الحدود ، لمح رجالًا يقفر من عربة بالدرجة الثالثة ، وفي بده حقيبة صغيرة ، ويتسلل محتفياً عن العيان . لا يبدو أن أحداً غيره رآه . لم يضع وقتاً ، وجبرى إلى حيثا رآه يقفز . ما الذي كان يجري ، وحق الله ؟ أكان مهرباً من المهربين ، أم كان مخرباً ينوي بالقطار كله شراً ؟ .

كان الضباب كثيفاً ، ولم يكن باستطاعته أن يميز شيئاً ، . راح يبحث مثل كلب من كلاب الصيد . وقد أمسك في قبضته اليسرى - إذ كان أشول - المطواة التي كان يحتفظ بها على الدوام .

بحث . . دقق في البحث . . لم يجد شيئاً . كان الرجل المجهول قد الحتف . . انشقت الأرض وابتلعته . . غضب . . كيف يفلت من بين يديه هكذا !

أثناء بحثه ابتعد عن المحطة .. استشاط غضباً لإخفاقه .. أشعل سيجارة ، وسحقها على الأرض فوراً . أشعل سيجارة ثانية ، ويمم صوب المحطة عائداً . وبعد أن أخذ من سيجارته نفسين ، ألق بها إلى التراب ، بغيظ . . وفي تلك اللحظة رآه .

كان بجلس على سلم إحدى العربات المركونة مع غيرها على بعد مائة متر من المحطة تقريباً . كان هو هناك بينا راح يجري باحثاً عنه بعيداً ، كان يجلس على درجات السلم . وقد وضع رأسه بين يديه . . وحقيبته الصغيرة على الأرض .

اقترب منه وقد شرع المطواة .

لم يتنبه إليه وهو يقترب منه ، ربما لأن النجيل يغطي الأرض ، ويخنق وقع أقدامه ، أو ربما لأن السرجل غارق في أفكاره . وقف على مبعدة مترين منه .

وقال له :

\_ هل يمكنك أن تخبرني ماذا يجري هنا؟

رفع الرجل رأسه ، لم يبد عليه الانزعاج . كان في حوالي الأربعين من عمره ، أو ربما أكثر من ذلك . . قسات وجهه مألوفة . نـظر إليـه دون أن ينبس بكلمة .

عاد يقول له:

- \_ أعتقد أن الأمر يحتاج إلى إيضاح . رأيتك بعيني رأسي وأنت تقفر من القطار ، بل على وجه التحديد من إحدى عربات الدرجة الثالثة ، ثم اختفيت .
  - لم أختف . جئت وجلست هنا .
- \_ على أي حال ، الأمر سيان ، المهم أن الموضوع يحتاج إلى إيضاح . ثمة شيء مريب يجري هنا !

ووقعت أنظاره على الحقيبة الصغيرة . ما الذي بداخلها بحق السياء؟ بضائع مهربة؟ أم قنبلة؟

رآه، وهو ينظر إلى الحقيبة الصغيرة. ودون أن يشطق بكلمة حها.

قال

 لك أن تتبين بنفسك . . ليس معي سوى بعض الملابس الداخلية ، وماكينة حلاقتي ، وكتابين .

أجابه

\_ حسناً! لكن الأمر لا زال يحتاج إلى إيضاح. واطرد من ذهنك أن بإمكانك الرحيل.

ابتسم . كانت ابتسامته مشوبة بمرارة :

اطمئن، فقد طردت من ذهني فعلاً أن بإمكاني الرحيل. وهذا
 ما جعلني أففز من الفطار في اللحظة الأخيرة.

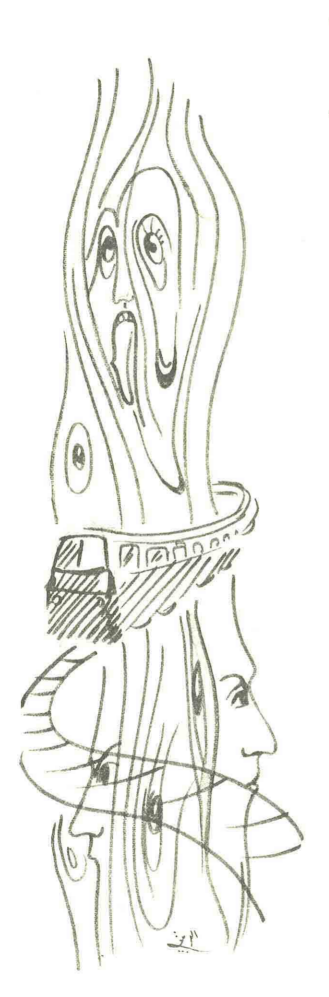
\_ لا أفهم ...

خيم الصمت . كانت الشمس تزداد ميلًا إلى الغرب . أجاب الرجل :

• سأقول لك .

حدق في عينيه . كان لديه الإحساس بأنه سيخبره بالحقيقة . كان ذلك عيباً من عيوبه ، أن يثق ثقة عمياء فيا يحس بصدقه . قدم له علية سجائره :

عِلْهُ القيصل العدد (٤٣) ص ١٤٠



\_ سيجارة ؟

تناول الرجل سيجارة . أخذ منها نفسين ، وقال :

منذ سنين طوال وأنا أعد لهذا السفر . وفي النهاية ، أزفت
 الساعة . ركبت القطار . قطعت بضع مئات من الكيلومترات كي أصل
 إلى هنا ، إلى الحدود . وفي اللحظة الأخيرة ، انتابني الحوف .

\_ الخوف؟ بمن تخاف؟

لم يتسرع الرجل في الإجابة ، وقال :

• من نفسي .

لم يفهم . خطر بباله أنه إزاء رجل مجنون .

أردف الرجل يقول:

افلتت الحياة من يدي . شتان بين كيف كنت وأنا أبدأ رحلتي ، وبين كيف صرت عند وصولي إلى هنا . كانت تداعبني الأحلام في وقت ما ، قبل سنوات ، عندما كنت في صباي . أحلام بحياة جميلة بغير مساومات أو عطن . لكنني لم أنجح في تحقيق أحلامي . أما لماذا لم أنجح في ذلك ، فهذه قصة أخرى .

توقف الرجل عن الكلام، أضحى الضباب أكثر كثافة.

ئم استطرد يقول:

قلت فلأرحل ، فلأرحل بعيداً عن هنا حيث خربت حياتي .
 قلت يجب أن أعيد بناء حياتي من جديد ، في أرض أخرى ، بعيداً .
 عشت أمداً طويلاً ، جذه الفكرة ، جذا الحلم . واليوم ، منذ قليل ، في اللحظة الأخيرة قبيل اجتيازي الحدود ، تملكني الخوف .

توقف الرجل عن الكلام مرة أخرى . ثم قال :

■ لو أنني حملت معي إلى هناك هذه النفس ، نفسي ، هذه النفس العطنة ، لو حملتها معي إلى هناك ، إلى الأرض الجمديدة ، لن يحون عندئذ ، آه ، ثمة أمل . بينها الآن ، لدي على الأقل الأمل بأن بإمكاني في مكان آخر أن أصبح على غير ما أنا عليه .

نكس الرجل رأسه بين راحتيه .

كان متأكداً أن هذا الرجل قال له الحقيقة . لم يفهم جيداً ما الذي حدث له ، لكنه كان متأكداً من أنه قال له الحقيقة . ثمة شيء في عينيه . واضح أنه قال الحقيقة .

بقي الرجل هناك ، وقد نكس رأسه بين راحتيه . كان الليل يسرخي سدوله . أما هو فقد انصرف بخطوات لم يسمع لوقعها صوت . لم يقل له شيئاً . وماذا كان بإمكانه أن يقول ؟ .



## بقلم: د. وليدقصاب



الوقت مساء بعد العاشرة . والبرد شديد قـــارس ، والــرياح عـــاتية قوية ، تقرع بعنف ، وتنذر بعاصفة على وشك الهبوب .

منذ لحظات اغلقت العيادة ، وركبت سياري متوجها إلى المنزل ، وأنا أحس بزمجرة الربح العنيفة تقرع في أذني كأنها طبول الحرب ، ثم بدأت الأمطار تهطل غزيرة متدافعة ، كأن أبواب الساء تفتحت دفعة واحدة . . كنت أنطلع إلى الشارع محاولا أن أتلمس طريق بصعوبة ، وسط هذا الجو العاصف الرهيب ، عندما تراءى لي على البعد شبح رجل يندفع فجأة إلى عرض الطريق ، ويعترض سبيلي ، ثم يرفع يديه ويطلب إلي الوقوف . . أوقفت السيارة ، وأشرت إلى الرجل مستفسراً ، فاقترب من الباب الأبحن ، وأدرت مقبض النافذة حتى انفتحت قليلاً ، ومددت راسي أساله ، وأنا أحدق فيه باستغراب :

## \_ ماذا تريد أيها الرجل ؟

خرجت لهجتي كما لم أردها قاسية خشنة ، فرأيت الرجل يسرمقني بنظرة لم أفهم لها مغزى ، ثم بدون أن يتكلم رأيته يدير مقبض الباب ويفتحه ويجلس إلى جانبي في هدوء عجيب كأنه يعرفني منذ عهد سحيق ، وقبل أن أنتقي الكلمات التي تلائم الموقف ، ندّت عني نظرة سريعة إلى الرجل ، فخيل إلي أنني أرى في يده اليمني شيئاً يلتمع ، ولما عاودت النظر بصورة أكثر تركيزاً كان الشيء الملتمع قد توضح أمام ناظري تماماً . . كان مسدساً . كدت أكذب نظري لولا أن الرجل هزة في يده المستقرة إلى جانبه متظاهراً بالهدوء واللامبالاة ، عندئذ تسلل إلى نفسي فجأة خوف شديد ، وارتسمت في ذهني في لحظة ألف صورة قاتمة ، فتمتمت شفتاي مرتجفتين :

\_ ماذا؟ . . مأذا تريد منى أيها الرجل؟

فقال الرجل بحدة وهو يهز المسدس في يده تلك الهزة اللامبالية :

و لا شيء أيها الطبيب الحترم.. إنها حالة مستعجلة،
 وعليك أن تتوجه معى فوراً إلى البيت.. وإلا..

وعاد إلى هز المسدس .. استجمعت شجاعة لمحالجة الموقف ، وتطلعت إلى الرجل فتهيا لي أني أمشل فيلماً سينائياً ، ولكني وجدت في عينيه قوة وصرامة ردّتاني إلى الواقع ، وحاولت أن أقول شيئاً ، ولكن الرجل قاطعني صائحاً بعنف:

● هيا . . لا تضع الوقت . . إن حالة زوجتي خطيرة .

لم أستطع أن أفهم شيئاً . لقد اعتراني اضطراب شديد ، جعل الموقف يتميع في ذهني لحظات ، ثم أطلقت لسيارتي العنان وقد آثوت الصمت ، ولكني سألت الرجل بعد قليل :

\_ ماذا تريدني أن أفعل ؟

قلت هذه العبارة . . ورحت أنفرس فيه محاولا أن أرسم في ذهني صورة عن حقيقة الرجل . كان في حوالي الخامسة والثلاثين ، ثيابه توحي أنه عامل في إحدى الشركات أو باثع متجول ، والأغرب من ذلك أن ملامح الرجل كلها توحي بثقة عجيبة واطمئنان شديد على الرغم من طبيعة الموقف الذي كان فيه . . اهتز الرجل قليلاً تحت وطأة نظراتي المحدقة ، وتحركت يده اليمنى لا شعورياً بالمسدس تلك الحركة اللامبالية الساذجة ، ثم قال وقد صوّب عينيه بحذر لملاحظة كل حركة مسن حركاتي :

● إن حالة زوجتي خطيرة . . والأمر يستدعي بـلا شـك
 وجود طبيب فوق رأسها .

ألف سؤال جال في رأسي ، وكادت الصورة السابقة عن الرجل أن تغيب فجأة ؛ إذ تسرب إلى نفسي شك كبير خيل إلي معه أنه قد يكون في حالة جنون أو هستيريا مرضية ، ولكني آثرت الصمت . فكففت عن كل كلام ، وزدت سرعة السيارة خشية أن يستيقظ هيجان الرجل فينالني منه سوء المصير .

بعد قليل قال الرجل وهو يشير بيده :

 ● انحرف في هذه الطريق .. إن المنزل يقع في نهاية الشارع .

انحرفت بالسيارة إلى حيث أشار، وبعد قليل كنا نتوقف أمام مدخل حارة قديمة ضيقة، وأشار الرجل بيده قائلاً:

● يمكنك أن تترك السيارة في هذا الموضع . . فالحارة كها
 تلاحظ ضيقة وليس في نهايتها موقف ملائم .

ثم ترجل أمامي فأوقفت السيارة إلى جانب الطريق وأقفلت أبوابها ثم تبعته ، مشينا في حارة شعبية قديمة تتزاحم فيها المنازل بصورة ملفتة للنظر ، وتنتشر الفاذورات في أماكن مختلفة فتنبعث منها رائحة كريهة تكاد النفس تغفى لها .

كان يسود بيننا صمت متوتر حاد، يحمل في طياته ألف علامة استفهام، وكنت أتظاهر بمراقبة المنازل والمارة، فأختلس إلى الرجل الماشي إلى جانبي ساكناً، نظرات فاحصة دون أن أجعله ينتبه، وقد بدا لي لحظئئذ \_ودون أن أدري الدافع إلى ذلك \_ وديعاً الوفاً كالقبط الصغير، واحست أن بؤساً مريراً يكتسح ملامحه الصارمة فيترك عليها بصات واضحة، فاستشعرت نحوه شيئاً من شفقة، يمازجها ريب يسير، بدا لي أن أقول شيئاً، فسألت وكنا قد أوشكنا أن نصل إلى نهاية الحارة:

\_ مم تعاني زوجتك أيها السيد؟

وتهياً لي أن صوته يأتي من مكان بعيد عندما قال دون أن يحول بصره السدد إلى الطريق:

€ إنها تحتاج إلى عملية خطيرة . . هكذا قالوا .

قذف العبارة الأخيرة بشيء من المرارة، ثم هز رأسه كأنه غير راغب في الحديث فلزمت الصمت، وبعد لحظة أنعطفنا في حارة أخرى شديدة القذارة، ثم توقفنا أمام بيت قديم شبه متداع، كل ما فيه يـوحي بحالة من البؤس والتعاسة لا توصف.

دفع الرجل الباب وكان مفتوحاً ، ثم أشار لي وقال بأدب شديد :

أدخل من فضلك يا دكتور.

فدخلت ودخل الرجل من خلفي ، وما كدنا نجتاز عتبة الباب حتى تدافع نحونا ثلاثة أطفال صغار بينهم بنت في حوالي الشامنة هـرعت نحـو الرجل تصرخ بجزع :

بابا . بابا . أسرع أرجوك . إن أمي تكاد تموت . ثم تشبثت بي ببراءة طفولية ، وقد خُننتُ على الفور أنني الدكتور ، فراحت تهتف بسذاجة وقد طفرت دموعها إلى خديها :

\_ دكتور . . يا دكتور . . أنقذ أمي يا دكتور . . أرجوك أنقذها .

أحسست برجفة تسري في كياني ، وتطلعت إلى الرجل الذي بـدا ذاهلًا وقد تشبث به الطفلان الآخران ، وقلت على الفور :

\_ أين المرأة ؟

فأومأ برأسه، وتحرك نحو غرفة صغيرة وهو يقول بصوت خافت:

● تفضل یا دکتور.

وفي زاوية غرفة كل ما فيها ينطق بفقر أصحابها المدقع ، مـن حصـير

بال فرشت به أرض الغرفة ، إلى عدة كراس عتيقة ، إلى طاولة خشبية متداعبة ومدفأة صغيرة قديمة ؛ لحت سريراً هرناً عليه امراة في أوائل العمر . واستطعت في نظرة سريعة فاحصة أن أدرك أن المرأة تعاني آلاماً مبرحة قاسية ، كانت حالتها تدعو إلى الرئاء ، وتبعث في النفس شفقة لا تحد ، إنها لا تزال في ريعان الصبا ، ولكن عينها كانتا ذابلتين ذبولا شديداً ، ويحيط بها سواد مخيف ، وكان جسدها النحيل يترنح تحت وطأة ألم شديد يعتصر قلها اعتصاراً .

ما كدت أقترب من سرير المرأة حتى نظرت إليَّ بضراعة واستعطاف، كأنني ملك رحمة هبط عليها من السهاء، وقالت بصوت واهن ضعيف: \_ أنقذني يا دكتور.. أرجوك.. إني أكاد أموت.

ثم اختنق صوتها فجأة ، وامتقع لونها امتقاعاً شديداً ، وتعلقت عيناها الضارعتان بعيني ، فأخرجت أدواني من حقيبتي الصغيرة التي لا تفارقني ورحت أفحص المرأة فحصاً دقيقاً ، وقد نسبت كل شيء ، عن الرجل الذي كان يقف إلى جانبي جامداً كتمثال من حجر ، وعن



الكيفية الشاذة التي استدعيت بها لمعالجة هذه الحالة ، ولم يعد أمامي إلا شيء واحد ، هو شرف المهنة التي أحمل اسمها .

وعندما انتهيت من قحص المرأة انسحبت من الغرفة ، فتبعني الرجل وقال بلهفة شديدة وهو يشد على ذراعي :

● كيف الحال يا دكتور؟ . . خبرني بصراحة أرجوك .

وتطلعت إلى الرجل فاحصاً، وقد عادت إلى ذهني الصورة التي جئت بها إلى هذا المنزل، فأدهشني هذا القلق الذي يطل من عينيه على مصير زوجته، وتراءى في حملاً وديعاً، في براءة الأطفال، حتى كدت لا أصدق أن هذا الإنسان التعس الشفوق هو نفسه ذلك الذي كان منذ زمن قصير جداً بمثل دور قرصنة رهيبة.

قلت للرجل ، وأنا أشعر نحوه بعطف كبير لم أستشعره تجاه إنسان نط:

\_ لست أخفيك أن الحالة خطيرة.

وتوقفت عن الكلام، فتعلقت بي عينا الرجل لحظة قصيرة، ثم أطرق برأسه إلى الأرض ولم يقل شيئاً، فتابعت:

\_ ولكن لماذا لم تستدع طبيباً حتى الآن؟

فرفع الرجل رأسه في حدة هذه المرة، ونظر في عيني طويلاً، وقد تغيرت سحنته فكساها تعبير صارم، ثم قال وهـو يهـز رأسـه هـزات متوالية:

• إنك تتخيل أني أهملت زوجتي إلى الآن ، وأني أدعها موت . . ؟ أليس كذلك ؟

وصمت قليلًا قبل أن يردف:

● لقد أنفقت على المرأة كل ما معي، ولـكن حالتها تزداد سوء يوماً بعد يوم .. ولم أعد أملك شيئاً ونحن نطوي منذ أكثر من يوم لنؤمن للمرأة ما يلزمها .. والأطباء كالأفاعي الجشعة لا هم لهم إلا ابتزاز المال ، لم يرض واحد منهم أن يأتي معي إلى المنزل لعلاج المرأة التي لا تقدر على النهوض إن لم أدفع له الأجر مقدماً .. حتى كادت أن تموت كما ترى ، وليس تحت جو السهاء أذن تسمع أو تعى .

وصمت الرجل مرة ثانية ريثا استجمع أنفاسه ثم أردف:

● وأخيراً ضاقت بي السبل، وسُدت في وجهي المنافذ، فأقسمت لأقتلن ذلك الطبيب اللذي يرفض أن يحضر معي لعلاج زوجتي، وقد قادتني قدماي في هذا الوقت المتأخر من الليل بعد أن اشتدت وطأة المرض إلى عيادتك، وعندما همت بدخول العيادة وجدتك تغادرها، فوقفت في الطريق أثر صدك وأنا مزمع أن أقضي عليك إن لم تحضر معي.. وكانت القصة الصبيانية التي تعرف المسدس والتهديد...

وصمت الرجل وأطرق برأسه إلى الأرض، وقند ارتسم على وجهه هم شديد، ولم يسعني إلا أن ابتسم ابتسامة تحمل أكثر مسن تعبير، ولكني طمأنت الرجل ببضع كلمات ووضعت يدي على كتفه وأنا أقول:

على كل لم يحصل إلا الخير . ولسوف غضي الآن إلى العيادة لأزودك بالدواء اللازم ، ثم نتدبر الأمر بعد ذلك .

رفع الرجل رأسه ، وقد فاضت عيناه بالشكر والامتنان ، وحماول أن يقول شيئًا ، ولكني ربت على كتفه أستحثه على المسير ، وقلت :

لا داعي للشكر يا عزيزي . إني أؤدي واجباً إنسانياً . . فالأطباء ما هم إلا ملائكة تمسح آلام البائسين .

فقال الرجل وقد انشق ثغره عن ابتسامة رضى :

أيها الإنسان الطيب . . لست أدري كيف أواري وجهي منك . . لسوف أحتقر نفسي إلى الأبد لأني اتبعت معك ذلك الأسلوب اللعين .

فقاطعته مبتسماً:

\_ يا عزيزي لا تزعج نفسك بهذا التفكير .. إني أقدر ظروفك جيداً ، ويخيل إلى أنسا سنكون أصدقاء في المستقبل .. والآن يا صديقي ينبغي ألا نضيع الوقت .. إن المرأة بحاجة إلينا .



## نقام: عبد الكريم مصطفى شنينة

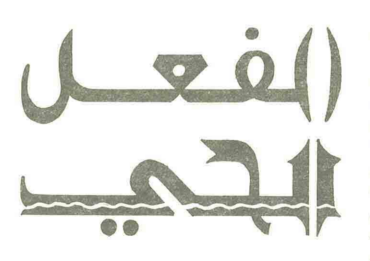
كان الفعل الماضي مزهواً بحروفه ، من فاء وعبن ولام ، ونائه العارض على السكون تخلصاً من اجتاع أربع حركات متواليات ، تأخذ جانب العسر فيا هو كالكلمة الواحدة فتسيء الحروف وهي تتساقط في آذان بسكها الصوت العربي بجبل متين من ذبذباته ونبراته .

وضحك الفعل الماضي وقال: كم هو غريب أمر العربية ؟ ليس من قبيل الصدفة أن يبنى فعل مثلي على الفتح أصلاً ، ومن يدري ، ربما كان هذا للبناء قدر اللغة التي أنتسب إليها ، وصندوق ألوانها الزاهية ؟ الفعل الحي بعض الحروف لأنهض من جديد بكل كنوزي وإلى جانبي الواقع العاش والمستقبل الواعد .

أنا الفعل الموصوف بالبناء على الموت إذا اتصلت ب ضهائر الرفع المتحركة،

هكذا أدرَّس البوم مصانعة للآخرين الذين يودون قتلي تحت ستار شعارات مختلفة السكاكين، ومن باب التسهيل والتيسير، كما يقال ويشاع، وتقرع له الطبول دون وعبي أو فهم.

أية مأساة هذه ؟ كيف ينسى أبناء الضاد وعشاقها أن بنائي



العارض على السكون كان من أجلهم كأحياء ، وما تاء المتكلم والخاطب ونون النسوة ونا الفاعلين الآهم أو آباءهم في ذاكرة أحفاد وأبناء ؟ نسرى! لماذا يختارون موتي وهم مني بمنزلة السواد من العين ؟

اسكن لامي وأعطي حركة الضمير كل الهواء المخصص لللام في النطق، فينكرني قسومي ويستهجنون صيغتي وأذبح من الوريد إلى الوريد على لسان عربي وبمدية بابلية.

اليس من حقي بعد هـ ذا أن

أسأل أبناء قومي سؤالا طالما أقض مضجعي حرزناً على ضياعهم ، كيف يصاغ زمن حي لحدث ما رغم وجود الألف والنون والياء والتاء دون صبغة فعل ماض ؟ وهل في نحو العربية وقواعدها ولا شأن لي بسائر اللغات شاهد إثبات واحد ببرر منطق الغافلين ؟ .

أعرف وجهك ولسانك المعسول أيها المتفاصح، ابتساماتك المريبة ملء العين والسمع، تتهمني بتعطيل واو الجهاعة، وتتجاهل منزلتي، أنا

العمدة ، وما قيمة ضمير الكثرة دون فعل ينفع الناس ؟ لبس الضم تقوقعاً وانفصالا عن الواو ، إنه رسمها الصوتي في الحلق والأذن .

مت بغيظك . ها هو نهار حروفي بتأهب للشروق في هيئة فعل يضارع الاسم ويعتمر الضمة كعلامة للرفع وإرادة الحياة والتجرد عن الناصب والجازم . لكن ، ماذا يصنع نهار مبصر في أعين ترتاح لليل فتلس قبعة الظلام وتستسل

الألف مقوسة الطهر مغلولة القلمين ، وحوض النون ينزف دماً ، ترى ! لماذا تصدع الحوض ؟ أية يد جرمة عبثت به وبحجارته الآمنة المطمئنة في مواقعها ؟ من نزع النقطة من فوقه وحوله إلى كهف مظل لا يدخله الهواء فكيف بالشمس ؟ ألهذا الخيت قيامة الألف ،

ألهذا انحنت قيامة الألف ، وأخلدت إلى الأرض تمرغ الموجه والذراعين بالتراب والطين ؟

أينها الياء التي تسرقني من أبناء قدومي، ونهب كنسرزي للأخرين. تافهة أنت، وحرف الناء أكثر تفاهة منك. أو لو كان للألف رأس مسرفوع وللنون نقطة تعلو الحوض وتحميه مسن التصدع والشستات والموت، لما كان لكما هذا البروز وذاك العلو والبأس.



# بقلم: إسماعيل ولي الدين



اليوم يبدأ في السادسة ، النبوم ثمنه صرتفع ، ليس في مقدورنا أن ندفع ثمنه ، سريعاً ينزل الماء على الوجه ، تلعب الفرشاة في الأسنان ، والشاي والقهوة على النار في نفس الوقت ، وقطعة خبر مع قطعة جبن ، لا طعم لشيء ، لا اسم لشيء ، سريعاً سريعاً القهوة هي الوحيدة التي ها لون ، لون النهاية .

محشور في الزحام بعد البرد الشديد على الرصيف، أناس كثيرون. العيون غر سريعاً سريعاً... جندي يظهر عليه النوم، الزحام شديد. لا صوت، لا كلمة، العقل نصفه مات، الأنفاس ماتت،

العبون لا ترى شيئاً سوى قطعة قماش قديمة متسخة ، سريعاً يأتي الصداع لبأخذ نصف العقل الذي بق . الأحشاء تمغص ثم تستمر في المغص حتى لا تشعر بتغيير الحالة المعدية إلا بتغيير الحافلة ، ثم السير على التراب ولا شيء سوى التراب ، يد بطيئة تعدل (الكرافت) الملفوفة بإهمال على قبيص لم أر لونه في الصباح المبكر ، كان يجب أن يسترك للغسيل هذا البوم ، نسينا أن نرمي المجلة من تحت عتبة الباب ، ونسينا أن نامي المجلة من تحت عتبة الباب ، ونسينا

المكان متسخ . الأرض عليها بقايا قصاصات ورق من الأمس . لا أستطيع الغضب أو الثورة إنه مثلي . ركب نفس الحافلة . سار على نفس الأرض المتسخة . واستيقظ قبلي بنصف ساعة .

أسناني لا تتحرك . قلبي لا يطن . الأطفال الصغار مقتولون مسن الصدمة ومن الدمار . النساء مشوهات في حجراتهن الصغيرة بالمنازل التي بقيت بعد الغارة الأخيرة على «أربد» . طفل رضيع مقتول قبل أن يفيق للحياة وتستطعمه الحياة . الخراب والدمار لونها أبيض ، والرجال لونهم أبيد

رُوجة من نيروبي تتكلم عن الحياة السعيدة . إعلان ملون يأخذ جميع الصفحات لأغنية جديدة .

معاد المدير بطلبني . صعود السلم لا يثير في شيئاً سوى القرف .

المدير يضحك . فمه كبير . ضحكاته العالية تثير اشمئزازي . يطلب

أشياء طلبها أمس . بعنف ، يثور . ينتقل للحديث مع رجل في مثل سنه يجلس أمامه . يثور مرة أخرى لكي أترك الحجزة .

الدرجات في النزول أسهل . زميلي في الحجرة يعمل بجد ، يناقش في نفس الوقت ، سيسحق زميالاً آخر لانه شكاه عند المدير . عيوني تستمر في النظر إلى الأوراق التي أمامي . كثيرون يادخلون الحجرة يكلمني بعضهم كليات سريعة ، أرد على بعضهم ، أغضب من بعض الكليات في صمت .

الساعة جاءت . وقت انتهاء العمل . سريعاً أتناول غذائي . ألتهمه بدون فهم ، بدون قصد . لماذا ندفع الفلوس في غذاء ما دمنا لا نعرف الطعم جيداً ، وتأكله في عشر دقائق .

الزحام كثير والقروش قليلة ، خطيبتي تريد أن نخرج الليلة ، وأريد أن أذهب إلى العمل الليلي الذي أذهب إليه كل يـوم في مكتب تجاري صغير ، آخذ منه قروشا أدفع بها أجرة الشقة الصغيرة .

اريد أن أستحم ، سيأخذ الحيام الساخن خمس عشرة دقيقة ، وارتداء ملابسي بعناية تأخذ خمس عشرة دقيقية أخرى ، وموعد تمام الخامسة للذهاب إلى المكتب ، لن أستطيع أن أتناول القهوة التي أتمنى أن أشربها في هدوء ، ، ونزلت بدون روية ، كادت رجلي تنكسر ، وقمت العن حباتي والصوت الذي يغني من شقة الجيران طوال اليوم ، أغاني تشيعني حتى وصولي إلى المكتب ، أمامي كثير من العمل ، لا بد أن أتمه حتى أستطيع أن أطلب سلفة أدفع منها سهرة الليلة ، فنجان القهوة لم يكن له طعم السيجارة الأجنبية الني أعطاها لي صاحب المكتب أصابتني بالاكتئاب ،

في التاسعة خرجت ، الشارع خال من الهدوء ، ومن نسمة هواء . عيوني تزيد أن تنام . خطيبتي تنظر في غضب صامت على محطة المترو بفستانها الوردي الجديد . لا أجد ما أقوله لها وأنا أراها ترتدي جاكت به خيوط من الذهب ، شعرها المرفوع إلى أعلى يخيفني منها . كيف تجد الوقت لتفعل كل هذه اللاشياء .

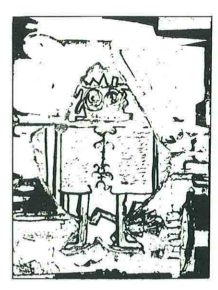
الناس تمر أمامي فرحة سريعة ، وأنا أسير ببطء وكره . تتكلم تشكو ، تغضب ، تناقش ، تضحك . . . وأنا أنظر إلى المباه البعيدة ، أريد أن أنام ، ولا أسمع هذه الكلمات . . إنها تطاردني ، تضيق على عنتي ، تمسك أنفاسي .

وتهمس خطيبتي في أذني بحنان ، ونحن نسمع الموسيق الصاخبة التي تذكرني بآلام ضرسي الذي كنت أنوي خلعه عصر هذا اليوم ، وزيارة أمي التي ستشكوني حتاً لاخي ولكل أقارب لأني لم أزرها منذ دخولها المستشنق .

رجعت متاخراً إلى البيت لأنام. لأجد منفذاً دقيقة لأشرب فنجان قهوة في هدوء أرقب السهاء والنجوم، وأسرح قليلًا مع حياتي.

لا بد أن أبدأ يوماً آخر في الساعة السادسة تماماً.

عِلَةُ الْفَيْصَلِ العِنْدُ (٤٣) صِ ١٤٦



# مطالعات... في الكنت

# تنساب الذكريات العذبة والأحاسيس الصادقة والتجربة العميقة ، خلال رواية الدكتور يوسف عز الدين (قلب على سفر) ، ويحس القارئ بحنين في سطورها إلى أرض الذكريات الحلوة التي كانت تفرض عليه كتابة مثل هذه الرواية في يوم من الأيام لو لم تساعفه الواقعية بها ، ورغم أن قصة روايته حقيقية ، كما أكد لي ، فإنه أرخى لخياله الواسع العنان متخذاً من الواقع إطاراً ضمنه آراءه ومواقفه النقدية وفلسفته في الحياة التي عاشها في أوروبا . فكانت الرواية سجلاً لرحلة العودة إلى موابع الدراسة في ديار الغرب ، تلك الديار التي خبرناها في سني دراستنا ، وعشنا بها أعواماً حين لمست خلالها البيئة

نفسها ، وصاحبت زميلي الدكتور يوسف عز الدين في سنوات دراسته في

إن المطلع على نتاج الدكتور يوسف عز الدين ، يشهد له بسعة الأفق والنظرة الشاملة المحيطة بدقائق ودخائل النفس الإنسانية إحاطة مفعمة بمعرفة واسعة شذبتها نظرته العلمية إلى الأشياء . أضف إلى ذلك أنه معروف بإحساسه المرهف وبقدرت على إبراز هذا الإحساس الرقيق ، والتعبير عنه بإيجاز تتجلى فيه الشاعرية والبلاغة والجزالة ، كما أنه قادر على إحداث الأثر في نفس القارئ بسهولة وبسر ، سواء أكان ذلك نتيجة لقدرته الفائقة على السرد باسلوب فعًال مؤثر ، أم لقدرته على رسم الصور المؤثرة في مواقعها الصحيحة . وإعطاء أمثلة على ما نقول قد يطول كثيراً ويشكل قائمة طويلة ، ولكن لننظر على سبيل المثال ، قوله في روايته :

السفرة ممتعة ، وكان حديثها يزيد المتعة لذة ، واللذة الشوة ، والنشوة حياة ، والحياة شباباً وأصلاً . أخذت تتوغل في قلبي

# يوسف عنزالدين...

# بقلم: د. رضا أحمد حواري

كالبذرة الصغيرة العارمة التي تريد أن تنمو بسرعة وتغرس جذورها في روحي وكياني كالطفل الصغير الذي يسريد أن يسكبر ويتخذ كل الأساليب ليبدو رجلاً أو كالفتاة المراهقة لتكون سيدة ، بذرة عجيبة أحس بأوراقها تخرج من الأغصان وأحس بالأغصان تكبر في الشجرة وأحس بالشجرة وهي تسابق الشمس والماء والهواء ، وتلتهم مكوناتها بشراهة ونهم الله .

هذه لغة النثر الشعري النافذ الفعّال .. إنها المستوى نفسه ، واللغة نفسها في سموهما بالقصة إلى آفاق عالية يحلق بها المؤلف (والقارئ أيضاً) ، فتنفعل النفس وتتفاعل مع صور حرير الحياة حولها . إن الذي نحس به حين نقراً ما يقوله المؤلف ، ليذكرني بالمستوى نفسه واللغة نفسها التي جعلت رواية «إيميلي برونتي» (مرتفعات وذرنج) من أشهر روائع الأدب الإنجليزي من حيث قصتها ولغتها وصورها النافذة في المشاعر الفعّالة في القلوب والشعرية والتراكيب .

والحق أن المقارنة بين (مرتفعات وذرنج) و (قلب على سفر)، تطلع على القارئ المل بالروايتين بشكل عفوي وآلي . وما دمنا في الحديث عن الصور المستخدمة في الروايتين ، فيلا مندوحة عن ذكر بعض الصور التي تتشابه بها الروايتان . وهنا لا يفوتني أن أذكر أنني ألحت للدكتور يوسف عز الدين عن تأثير رواية "إيميلي برونتي " في روايته في أكثر من موضع وفي عدة مظاهر ، فوافقني على رأيسي في أنه بالفعل



\* د. يوسف عز الدين \*

قرأها . ولا بُدُّ أنه تـأثر بها ، لأنـه درس في إنجلـترا ، وأثــر الأدب الإنجليزي واضح في روايته ، وخـاصة تأثره بهـذه الـرواية الــي مثلــت وعرضت في المسارح ، وأعرف متتبعاً للحركة المسرحية في الغرب .

وبالنسبة للصور التي تتشابه بها الروايتان ، أود أن أشير إلى أن الصورة الرئيسة والمركزية التي تُعبُر عن الحب ومداه لدى المتحابين في الرواية الإنجليزية وفي رواية (قلب على سفر) تكمن في عدم انفصام ذلك الحب ، لعدم إمكان ذلك عملياً ولاستحالته ، فالمتحابان كحبة الفاصوليا ، إن أردت ، كل منها نصف الآخر . ففي رواية (قلب على سفر) نجد الدكتور يوسف عز الدين يصور (نورية) ثائرة على (كامل) لأنه لمح لها في رسالته إليها بأنه « وجدها وقد صارت بينها مسافات من القدر وأجيال من الدهر . . . » لقد آلمها مجرد أن خطرت الفكرة له ، وأن « المسافات والأجيال » تستطيع فعل ذلك بها .

ا إن الذي بيننا يا صديق يهزأ بالمسافات والأجيال ، وإن الذي بيننا فوق المكان والزمان . . إنها يا صديق صلة الروح بالروح ، ولن يقف بين الروح والروح حائل . إنها يا صديق واحدة شطرت شطرين ، يحملها هذان الجسدان الفانيان . إنها تنجذبان كل إلى الآخر ما دمنا في الحياة . . وفي بعد الموت . . . » .

وهذا شبيه بعا تذكره « كاثرين » ، صنو « نورية » ، في (مرتفعات وذرنج) ، مخاطبة « نيللي » :

ا ومن ذا الذي سيفرق بيننا . إنهم سيلاقون حتف (Milo) . . . إنني (هيثكلف) يا (نيللي) . إنه دائماً ، دائماً في عقلي ، لا مصدر سرور وبهجة أكثر مما أنا مصدر سرور وبهجة لنفسى ، وإنما كوجود

ذاتي . فلا تتحدثي عن افتراقنا مرة أخرى : إنه أمر غير عملي . . . 🛚 .

وإن أردنا تأكيداً آخر في شأن الروح في جسدين ينجذبان كل إلى الآخر ... في الحياة .. وفي بعد الموت « فإننا سنجده في قول (هيثكلف) لـ (كاثرين) بعد أن سألته عن رغبته في الحياة بعد تواريها عن الوجود : أأريد أن أعيش (بعدك) ؟ أي نوع من العيش سيكون ذلك وأنت \_ يا إلهي .. وهل تودين أنت العيش وروحك في القبر؟ » .

إن استخدام (كاثـرين) لقصـة (ميلـو) في الميثـولوجيا الإغريقية هو تأكيد على استحالة الافـتراق بـبن « الـروح والـروح » وهما الروح الواحدة التي شطرت شطرين ، وحـتى لـو حـاوله أي إنسان فسيكون حتفه كحتف (ميلو) اليـوناني القـوي الـذي حـاول أن يفصـل غصناً من شجرة بضربة من يـده ، فلصقت يـده بـين شـقي الشـجرة ولم يستطع إخراجها حتى جاءت الذئاب وأكلته . وهـذا جـزاء مـن يحـاول فصل روحين متحابين .

ويلاحظ المرء أن الصور التي استخدمها الدكتور يوسف عز الدين في قصه روايته علينا ليحبك قصته لتكون ملائمة لموضوع الحب فيها ، هذه الصور أعطت قصته قوة شد محكمة وتماسك رائع ، بحيث نخرج بانطباع حقيق بأن القصة في تلاحم صورها تكون وحدة عضوية متاسكة أشد التماسك . وفي رأيي أن مهارته في استخدامها في مواقعها الصحيحة ، هي السر في قوة روايته وتماسكها وشعور القارئ بايثار القراءة باستمرار حتى ينتهي منها .

وبالإضافة إلى ما سبق من تماثل في استخدام الصور الرائعة في الروايتين الإنجليزية والعربية ، نجد لزاماً علينا مقارنة التركيب البنائي

# باسم المؤلف:

« اسمع . . اسمع . . اسمع . . وكررتها ثلاثاً ، وفي كل مرة لها معنى . أنا مسافرة إلى جهتي . . . وسوف أتنزوج ، لا تندهش ، لا تنظر إليَّ ببلاهة ، فرصتك ذهبت ولن تعرد . أنت من الشرق وأنا من الغرب . . وكانت شجاعتي أكبر من شجاعتك ، سوف أكون حلماً من أحلامك وستكون طيف سعادة أحيا بها طول عمرى » .

ورغم أن المقارنة بين ما تنوي (نورية) فعله هنا وبين ما فعلته (كاثرين) في (مرتفعات وذرنج) واردة أيضاً، إذ إن (كاثرين) تتزوج أيضاً رجلًا آخر غير (هيشكلف)، إلا أن (أيميلي برونتي) كانت في روايتها واضحة القصد، لأنها كانت تعرف أنها إنما تكتب رواية خططت لها وكانت تختلف عن كتبًاب عصرها في هذا.

ثم إن الكاتبة الإنجليزية كانت موغلة في الخيال المجنح ، أما الدكتور يوسف عز الدين فكان موغلًا في رسم الحياة والواقع . فبطل روايته كان شرقياً عربياً والبطلة إسبانية ، وتقاليد البلدين تحظر نوع التلاقي الذي لم يكن بإمكان البطل السعي وراءه .

والواقع أن إحجامه في هذا الصدد نجم عن الغيرة التي اشتعل أوارها في نفسه ، تلك « الغيرة القاتلة العمياء » التي تأججت في « فكر شرقي قديم » ، فكانت حائلاً فعالا أمام تلاقيهما منذ اللحظة التي لاحظ فيها (كامل) أن (نورية) « اشترت جملة هدايا لرجل » ، فنحن نعرف ما الذي تفعله الغيرة في نفوس الحبين المخلصين ، والآداب كلها ، شرقية وغربية ، حافلة بقصص الغيرة وموضوعها ، وما قصة (عطيل) و (دزدمونة) إلا مثال واحد على قدرة النفس الغيرى على إحداث المأساة غير آبهة بالنتائج في غالب الأحيان .

وتذكرني غيرة (كامل) في رواية الدكتور يوسف عز الدين بالغيرة في القصة الوحيدة التي كتبها العقاد في حياته وسمًاها (سارة). فنحن نعلم أن قصة (سارة)، كما يؤكد الدكتور أحمد عبد القادر المهندس، هي قصة استمدها العقاد من «واقعة حدثت في حياته»، ذلك أنه «عاش قصة حقيقية مع فتاة سماها (سارة) دون أن يعكر صفوهما شيء إلى أن «لاحظ على فتاته أشياء جعلت الغيرة تدب في نفسه والشكوك تأكل أفكاره وتشتعل في فؤاده، ولم تستطع كل دواعي الحب والتعاطف الوجداني أن تطفئ نار الغيرة المشتعلة، فتدمرت العلاقة بين الحبيين، وكانت النهاية لقصة حب عارمة».

وفي كلتا الحالتين نحن بصدد قصتين حقيقيتين يلعب موضوع الغيرة فيها دوراً حاسماً ، فيؤدي آخر الأمر إلى نهاية غير سعيدة ، ورغه أن الدكتور يوسف عز الدين أكد لي ، كما أسلفت سابقاً ، بأن قصته حقيقية وأنها حدثت فعلاً ، إلا أنه ، ومن قبيل أن الشيء بالشيء يذكر ، تعتورنا شكوك فنقف حيارى أمام بعض الأحداث والمواقف التي إن



🖈 🖈 شارلز دېكنز 🖈

\* عباس العقاد \*

# والأسلوب القصصي لدى المؤلفين .

فالدكتور يوسف عز الدين يبدأ قصته قرب نهاية أحداثها تماماً كها فعلت (إيميلي برونتي)، وكلا الكاتبين يعودان من قرب النهاية إلى بداية القصة ويسترجعان ما قد جرى في الماضي عبر حقبة من الزمن ليست بالقصيرة قبل أن يعود إلى بداية النهاية، فينهي كل منها قصته بطريقته الفردية الخاصة، نهاية تلائم البناء العضوي لقصته.

وبهذا نعني أن هذا الأسلوب القصصي هو ما يعرف بالسرد غير المباشر الذي استخدمته (إيميلي برونتي) في روايتها على نطاق جد واسع لم يسبقها إلى استخدامه ، على هذه السعة ، أحد في حقل الأدب الإنجليزي قبلها ، وهو أسلوب السرد غير المباشر لأحداث الرواية الذي استخدمه الدكتور يوسف عز الدين في روايته أيضاً ، فأضفى عليها أسلوباً دائم التأثير ابتعد فيه عن الأسلوب المباشر ذي الصنعة التقريرية .

وأرجو القارئ ألا يصدر أي حكم خاطئ، فيظن بأني أقول إن رواية (قلب على سفر) هي نسخة من رواية (مرتفعات وذرنج)، فهذا الحكم أبعد شيء عن الحقيقة، وخاصة فيا يتعلق بأسلوب القصة التي تسيطر بجالها على القارئ والناقد على حد سواء. ولا اخال الناقد إلا أن يكون بعيد النظر، فيرى بثاقب بصيرته أن بداية الألم والإحساس بالوجد تصاعدت عند بطل رواية يوسف عز الدين في اللحظة الأخيرة، وهي صفة إنسانية تحسها في الشاب الشرقي الذي يأتي إلى الغرب وهو لا يعرف حقيقة عواطف فتاة الغرب، ثم تتجسم له هذه العواطف بعد أن يكون قد فقدها.

تقول (نورية) موجهة كلامها لـ (كامل) ، وكأنها بقولهـا هذا تنطق

دلت على شيء فإنما تدل على الصدفة السعيدة في التقاء موقفي الدكتور يوسف عز الدين و (ديكنز) فيا يتعلق بالنهاية غير السعيدة التي تؤول إليها في الختام روايتا (قلب على سفر) و (توقعات عظيمة).

فنحن نعلم أن (Pip) ، بطل رواية (ديكنز) ، يذهب مكلوماً حزيناً إلى القاهرة ليحاول نسيان (استيلا) بعد أن تزوجت من غيره ، ولكنه بعد عدة أعوام يعود إلى لفدن من القاهرة ، فيلتق بـ (استيلا) بطريق الصدفة بجوار المتحف البريطاني ، ويتبادلان التحية ، وبعد برهة تذهب (استيلا) إلى حال سبيلها ، ويظل افتراقها آخر انطباع لدى القارئ ، وإن كان يخالطه شعور بأن هذه النهاية مؤلة وخاصة بعد العذاب والعقاب اللذين حلا بكل منها ، وأن هذه النهاية هي مجرد نهاية فنية ، ولما أراد القارئ الإنكليزي تغيير النهاية غيرها (ديكنز) وحواها إلى نهاية سعيدة .

فقد تحدث بولوي ليتون (Bulwey Lytton) إلى (ديكنز) عن شعور كثير من القراء في زمنهنا وفي عصرهما الفكتوري، وعن رغبتهم في أن يغير نهاية قصته إلى نهاية سعيدة، فراجع (ديكنز) روايته وجعل (Pip) و (استيلا) يلتقيان ويعترفان بالعذاب والأسى اللذين جعلاهما يحسان بنار حبها التي ما زالت تصليها، ولم تستطع السنون أن تساعد في موت شعلة الحب، أو في أن يجبو أوارها.

وما تغییر نهایة مسرحیة (الملك لیر) إلى نهایة سعیدة لا تسمح بموت ابنته (كوردیلیا) كها أرادها مسرح القرن الثامن عشر ، إلا مثال آخر لا اخال أن دیكنز لم یكن یعلم به .

ورغم أن الدكتور يوسف عز الدين ليس حراً في اختيار نوع النهاية لرواية حدثت حوادثها حقيقة ، إلا أن (نورية) تذهب إلى القاهرة . . ويراها (كامل) هناك مع زوجها الذي أرسلته الحكومة الإسبانية لعمل هناك ، ولكنه لا يتحدث معها كيلا يحرجها «وينخر الجرح القديم» .

إن واقع الحياة وصدق التجربة تتكرر عند الكاتبين . فمن المؤكد أن القصتين تلاقتا في خيال (ديكنز) وحقيقة يوسف عز الدين . أفلا يكون إذن أن البيئة نفسها التي أردفت خيال (ديكنز) هـي الـتي عـكست التجارب نفسها التي عاشها مؤلفنا في أدب الغرب ؟. .

لقد أردت مما سلف أن أدلل على صفة السلامحلية \_ لوجاز لي قول ذلك \_ الني كسابها الدكتور يوسف عز الدين روايته وصورها بها ، فهو قد ارتفع في روايته بجعل الشرق والغرب موضوعاً لقصته وساحة للتوأمين اللذين لا يلتقيان في نفس (كامل) ، ارتفع فيها إنسانيا وعالميا ، فارتفعت روايته لذلك عن كثير من الروايات العربية التي تعنى بالقضايا الحلية وحدها ، فتصبح هذه الروايات إقليمية لا يمكن لكل إنسان أن يتذوقها ، بينها لو قرأ هذه الرواية القارئ غير

العربي لوجد فيها نفحات إنسانية كثيرة وأصداء لمشاعر إنسانية عالية .

فهذه رواية يفهمها الغربيون والشرقيون في آن واحد ، فهي ليست من الأدب العربي فقط ، إنما من غرر الأدب العالمي ، وهذه ندرة بين الكتّاب العرب جاءت من ثقافة الكاتب الواسعة ومن دراساته الكثيرة في آداب الشرق والغرب ، فقد كان طالباً في الفلسفة والاجتماع ، ثم درس اللغة العربية والتاريخ ، وبعدها ذهب إلى أوروبا عندما قابلته أنا زميلاً في لندن ، ووجدته يكب على دراسة الآداب الإنجليزية التي كان لي أن أختص بها آنذاك وإن لم يكن هذا من اختصاصه .

وليس هذا فقط، بل إن الدكتور يوسف عز الدين اتخذ روايته إطاراً لنقده الاجتاعي والأدبي والسياسي وللعلاقات بين الشرق والغرب، وربحا يستغرق الحديث عن كل هذا وقتاً طويلاً، إلا أن ما ينبغي تسجيله هنا هو أن الرواية سجل حافل لفكر الكاتب، ففيها رأيه في الأدب العالمي والنقد الإنساني، ورأيه في الحياة العامة في الوطن العربي وما تعانيه بعض شعوبه. لهذا، فإن من يقرأها بتمعن وبرأي نافذ متفحص سيجد أشباء غريبة ليست سهلة على كل قارئ ففيها إشارات صغيرة، وأحياناً جملة واحدة، وآونة عبارة واحدة، وتارة لفظة واحدة، لكنها تشير إلى أحداث فكرية أو سياسية أو اقتصادية خطيرة ترك الكاتب مهمة فهمها للمفكر العميق والأديب الواسع الاطلاع.

أضف إلى كل ذلك أن رواية (قلب على سفر) هي رواية هادفة ، سجلت مشاعر الشرقي العربي عندما تحتك تقاليده العربية الأصيلة بحضارة الغرب وماديتها ، فتنتابه الحيرة ويعتوره القلق وتسيطر على روحه عوامل الاضطراب التي كثيراً ما تصيب المرتحل إلى أوروبا لأول مرة ، فيجد في أوروبا وحريتها ما بخالف تقاليده التي جاء بها من الشرق .

إن شخصية (كامل) التي استطاع الدكتور يوسف عز الدين أن يصورها للقارئ تصويراً دقيقاً ، حتى ليكاد هذا القارئ أن يتقراها بحسه ، لتنم عن حيرة وقلق أصابه في خضم ذلك الاضطراب ، فأحجم حتى عن الحكم على حقيقة الشعور بالدليل والاثبات ، وظل هذا رائد (كامل) حتى إلى ما بعد عشرين عاماً من عودته إلى الشرق حين أكمل مؤلفنا صورة شخصيته بنفس الريشة المرهفة التي صورها بها منسجمة مع نفسها ومع سيكولوجيتها الخاصة بها والتي تفاعلت فيها عوامل الاضطراب واختمرت ، فجعله (كامل) يختم قصته بالحكم على (نورية) بأنها «نسيت وشأن الحسان النسيان» ، وكأني بعد هذا الإطلاق أحس أن هاجس القارئ يقول له : لا تلمه ، إنه للقلب على سفر .



# سينمائية



# الاستديو:

كلمة عامة تطلق على كل ما يتصل بالمناظر التي يجري إعدادها داخل الاستديوهات السينائية ، سواء كانت هذه المناظر في مرحلة التصميم ، أو في مرحلة التنفيذ أو في مرحلة التنسيق ، أو أي شيء آخر يتصل بالاستديو ، باعتباره القاعة التي يتم إعدادها للأداء التمثيلي ، والتصوير السينائي ، وأحياناً تطلق على الاستديو الكلمة الدارجة المأخوذة عن الفرنسية ، وهي كلمة البلاتوه ،



# البديل:

هو الممثل الذي يشبه إلى حد ما ممثل الدور الأول في الفيلم ، أو الممثلة التي تشبه بطلة الفيلم ، ويستفاد من البديل في حالة التدريبات الأولية الخاصة بتوزيع الإضاءة ، وضبط حركة الكاميرا ، وتجربة ذبذبات المبكروفون ، وذلك كله بقصد التخفيف عن البطل أو البطلة جهد القيام بكل هذه التدريبات والتجهيزات ، فضلاً عن استخدام البديل في أدوار العنف أو المخاطرة التي يخشى فيها على النجوم .



# التوليف السينائي

هي عملية «المونتاج» السينائي، وهي عملية تقوم أساساً على القطع والملصق ، وتركيب اللقطات السينائية في سياقها الطبيعي من تتابع الأحداث الفيلمية، وذلك لكي يطابق التوليف السينائي السرد الفيلمي أو التقطيع الفني، الذي وضعه الخرج مع المؤلف في أغلب الأحيان، ومن ثم كانت عملية التوليف السينائي عملية فنية وحرفية في وقت واحد. فضلاً عن كونها من أهم العمليات في صناعة الفيل، حتى لقد وصفت عملية التوليف المدينائي.



# ثنية الفيلم:

اصطلاح فني ، يقصد به الجزء من الفيلم الذي يترك أمام شباك التعريض في أثناء تركيب الفيلم في الكاميرا ، أو شباك العرض في جهاز العرض السينائي ، وذلك كله حتى يتم التزامن بين الصوت والصورة .



### الجريدة السينائية:

اصطلاح يقصد بـــــ الفيلم الذي يسجل الأحـــــاث اليـــومية الـــــــــي جــــرت

فترة الاستراحة .



# ذراع التدوير:

ذراع لإدارة الكاميرا أو آلة العرض ، مع المحافظة على السرعة المعقبولة في اثناء التصوير ، أو في أثناء العرض ، ويستخدم ذراع التدوير لإدارة ماكينة التحميض في المعامل السينائية الصغيرة ، عند انقطاع التيار الكهربائي ، حتى لا تتلف الأفلام الموجودة بداخلها بسبب هذا العطل الفجائي .



# الراوية:

ويقصد به المعلق الذي يصاحب بصوته بعض المواقف أو المناظر أو الصور ، للتعبير عما تتضمنه هذه المواقف والمناظر والصور من المعاني والأنكار والتواريخ ، ويستخدم الراوية في الأفلام السروائية ، ويكثر استخدامه في أفلام التوعية ، سواء كانت علمية أو تعليمية .



# زمن التعريض:

هي الفترة الزمنية التي يسمح فيها للضوء بالتـاثير على الفيلم وذلك في أثناء التصوير ، أما الفيلم المعرض للضوء ، فهو الفيلم الـذي تم تعريضه للضوء فعلاً ، ولكنه لم يتم تحميضه بعد ، هـذا وتستخدم إحدى الأدوات البصرية أو الكهرضوئية في القيـاس الكمي للضوء الساقط أو المنعكس وتعـرف بمقيـاس التعريض .



### سينها:

المقصود بها الصور المتحركة ، وهي عبارة عن صور متتابعة في فيلم أو شريط تعرض على ستار ، وهذه الصور عبارة عن رسوم فوتوغرافية لأجسام أخذت في لحظات متتابعة من تحركها ، ولكنها تعرض في سرعة بحيث تراها العين في حركة دائمة . وفي الصور المحركة الناطقة تسجل الصور على شريط (السلولويد) ، ويسجل الصوت على شريط بطول الفيلم ، والعرض المتفق عليه في الأفلام التي تعرض بدور السينا هـو ٣٥ ملليمـترا ، أو هـو ١٦ ملليمترا ، إذا كان الفيلم إخباريا ، أما الهواة فإنهم يستخدمون شريطاً سينائياً عرضه ٨ ملليمترات .

خلال الأسبوع والتي تحتوي صوراً لأهم الأحداث والأخبار والشخصيات التي ملات أيام هذا الاسبوع وشغلت الرأي العام ، والفيلم الذي يسجل هذه الأحداث التي وقعت فعلاً ، إنما يسجلها دونما لجوء إلى تمثيل ، ودونما إجراء أي تعديل ، سواء في مجرى هذه الأحداث ، أو في إعادة بنائها أو تكوينها ، ومن ثم فالجريدة السينمائية بمثابة الوثيقة التاريخية ، التي يمكن الرجوع إليها للتعرف على أهم أحداث الأسبوع ، ذلك لأنها عادة ما تكون أسبوعية .



## الحيل السينائية:

هي الوسائل الفنية التي تستخدم في تصوير بعض مناظر الخدعة السيخائية بقصد إحداث أثر فني معين في وجدان المشاهد، وهذه الوسائل تتم وفقاً لعمليات فنية خاصة، مثل استغلال مصغرات التصوير ومكبرات الصوت وبعض الاقنعة، فضلاً عن الماكياج، وغير ذلك من الوسائل الفنية والحرفية التي تعتبر سرًا من أسرار المهنة، ويقوم بها عادة خبراء فنيون تحت إشراف مدير التصوير.



# خزانة الفيلم:

علبة أسطوانية الشكل ، مصنوعة من المعادن الرقيقة ، تستخدم في حفظ الأفلام وصيانتها من تسرب الضوء إذا لم يكن قد تم تحميض الفيلم بعد ، كها تستخدم في حفظ الأفلام وصيانتها من الأتربة بعد تحميض الفيلم ، ويراعى في هذه الخزانة أن تكون محكة الغلق ، ولذلك فهتي إما أن تكون جزء من الكاميرا أو من جهاز التسجيل أو من آلة العرض السينائي .



### الدعابة:

والمقصود بها الفيلم الإعلاني أو فيلم الدعاية التجارية ، وهو يعتمد إما على التمثيل أو على استخدام الرسوم المتحركة والموسيق والغناء ، أو على مجرد الشرائح المصورة ، وذلك بقصد الدعاية والإعلان عن سلعة تجارية بعينها ، ولفت الأنظار إلى هذه السلعة ، حتى يقبل عليها الجمهور ، ومثل هذا النوع من الأفلام يكون قصيراً جداً في حدود الدقيقة الواحدة ، ويعرض عادة في



### الشاشة:

الشاشة التي تعرض عليها الأفلام ، وهي عبارة عن سطح عاكس للضوء ، يصنع عادة من مادة بيضاء اللون ، وغير شفافة بحيث يكن أن تعرض عليها الصور ، وقد تكون هذه الشاشة مصنوعة من سطح مطفا غير لامع أو سطح عبب ، أو سطح معدني ، وتوضع الشاشة في الجدار الأمامي من قاعة العرض السينائي ، بحيث تكون في مقابل الكابينة ، حتى تستقبل الصورة من آلة العرض ، وتسمى الشاشة أحياناً باسم (الستار الفضي) ، أو (الشاشة الكبيرة) ، غييزاً لها عن شاشة التليفزيون التي تُعْرف باسم (الشاشة الصغيرة) .



# صناعة السينا:

اصطلاح يقصد به كافة الجوانب المتعلّقة بصناعة الفيلم ، على اعتبار أن السينا فن وصناعة وتجارة ، فهي فن من حيث الإخراج والتمثيل وكتابة السيناريو والحوار ، وهي صناعة من حيث تصنيع الفيلم وعمليات التحميض والطبع ، وتسجيل الصوت والصورة ، وهي تجارة من حيث اعتادها على دراسة وسائل التوزيع وحملات الدعاية ودور العرض ، والموازنة بين تكاليف الإنتاج وبين الأرباح .



# ضيف الشرف:

هو النجم السينائي أو الممثل الشهير الذي يحتاج إليه الفيلم في دور صغير بالنسبة إلى الأدوار الرئيسية ، أو أدوار البطولة ، وأرضاء لهذا النجم ، فإنهم يطلقون عليه اسم «ضيف الشرف» ، ويخصصون لاسمه لوحة في الديباجة أو بيانات الفيلم ، فضلاً عما يستتبعه ذلك من كتابة اسمه بشكل بارز في جميع الإعلانات ، وقد تكون «ضيفة الشرف» نجمة سينائية أو بطلة مشهورة .



# طول الفيلم:

قياس طول الفيلم بالبكرة التي يبلغ طولها (١٠٠٠ قدم أو ٣٠٠ متر) ، ويستغرق زمن عرضها عشر دقائق ، أما الفيلم الروافي الطويل فيحتوي عادة على عدد من البكرات يتراوح بين ٩ و ١٢ بكرة ، تستغرق حوالي الساعة

ونصف الساعة أو الساعتين ، وأما الفيلم القصير فيقع في حوالي بكرة واحدة أو ثلاث بكرات ، تستغرق عشر دقائق أو نصف الساعة ، وقعد تختلف هـذه الأطوال زيادة أو نقصاً في ظروف نادرة .



# ظهر المنظر:

ويُعرف أحياناً باسم الفوندوا، وهمو عبارة عن واجهة المنظور في خلفية المنظر المواجه لآلة التصوير، ويكون في الأعم الأغلب لوحات مرسومة بطريقة معينة، بحيث تبدو وكأنها الواقع أو الطبيعة، مثل منظر الحديقة أو النهر أو الطريق العام، أو غيرها من مناظر الواقع أو الطبيعة.



# العنوان النهائي:

هو العنوان الذي يستقر عليه في النهاية للفيلم السينائي ، لدى عرضه على الجمهور العام ، وقد يختلف عن العنوان المؤقت الذي يختار للفيلم في أثناء الإعداد والتنفيذ ، وذلك الأسباب تتعلق بالدعاية أو بالإثارة ، أو لفت الأنظار إلى العنوان النهائي باعتباره أكثر صلاحية من العنوان المؤقت .



# غسل الفيلم:

يغسل الفيلم بالماء بعد كل مرحلة من مراحل التحميض ، وفي النهاية يغسل الفيلم بعناية بالغة لتطهيره من أي أثر من آثار محاليل التحميض الضارة التي قد تكون عالقة به ، ويعول على هذه المرحلة من مراحل إعداد افيلم السينائي للعرض تعويلاً كبيراً ، فعليها يتوقف عمر الفيلم ومدى صلاحيته للعرض ، من خلال زمن بقاء صور الشريط السينائي ، وصلاحيتها للاستعال .



### الفن السابع:

اسم يطلق على الفن السينائي ، وقد سمي بالفن السابع على اعتبار أن العيارة والموسيق والرسم والنحت والشعر ، هي الفنون الستة ، التي تكون الجال الفني أو جماليات الفن ، ثم تجيء السينا فنا سابعاً يجمع تلك الفنون الستة ، ففيها من طبيعة الفنون التشكيلية وفيها من طبيعة الفنون الإيقاعية ما يجعلها فنا سابعاً .



## القصة السينائية:

القصة في الأفلام السينائية معناها نص الفيلم بعد معالجة الفكرة وإعداد القصة ، في سياق متتابع من المواقف والمناظر التي تعتمد على الصور المرئية ، وتحتوي على المناظر والأثباث والإضاءة والحركة والأداء التمثيلي ، وقد يشترك في كتابة القصة السينائية أكثر من كاتب واحد ، وقد يوجد الكاتب السينائي الذي يكتب القصة السينائية بمفرده ، من حيث الفكرة ، والبناء الدرامي ، ورسم الشخصيات ، وإدارة الحوار فضلاً عن كتابة السيناريو .



# كتالوج الأفلام:

عبارة عن نشرة أو كراسة أو كتيب صغير ، يحتوي على عناويس الأفلام والبيانات الخاصة بهذه الأفلام ، التي تملكها الشركة المنتجة أو الموزعة ، والتي تصدرها كل عام لتوزيعها على المهتمين بالسينها ، من السينائيين أو الموزعين أو أصحاب دور العرض ، أو أعضاء النوادي السينائية والجمعيات الفنية .



# اللحن الرئيسي:

هو عبارة عن الأغنية أو اللحن الرئيسي الذي يحتل مكاناً هاماً في أحداث الفيل ، وقد يمكن استخدام هذه الأغنية أو هذا اللحن في المواقف الدرامية من حين لآخر ، بحيث ينطبع به الجو العام للفيل ، وذلك بقصد إحداث أثر معين في وجدان الجمهور ، هو الإنطباع اللحني العام .



### الجلة السينائية:

هي عبارة عن فيلم قصير ، بحتوي على فقرات غتارة من الموضوعات أو الأحداث أو القضايا التي تشغل أذهان الناس وتثير اهتام الجمهور ، وهي تشبه في ذلك الجريدة السينائية لكنها تختلف عنها ، في أنها تظهر شهرية أو فصلية أي كل فصل من فصول السنة ، وقد يحتوي كل عدد من أعداد المجلة السينائية على موضوع بعينه ، بحيث يغطى هذا الموضوع مسن كافة الجوانب .



# نادي السينها:

جمعية أو جماعة ، تضم مجموعة من المتحمسين للفن السينائي والمهتمين بشؤونه ، ويدور نشاطهم حـول استعارة بعض روائع الأفلام العالمية ، أو الأفلام التي لا تعرض تجارياً ، وذلك لعرضها في قاعتهم الخاصة ، إما بقصد الدرس والتحليل ، أو بهدف المتعة والترفيه ، وكثيراً ما تعقد ندوات سينائية حول هذه الأفلام لتبادل الرأي ووجهات النظر .



### هوليود

وهي عاصمة السينا في العالم ، تحتوي عدداً كبيراً من الاستديوهات الضخمة ، التي أنتجت ولا تزال تنتج العديد من الأفلام السينائية التي تغزو العالم كله ، وهي ملتق الفنائين السينائيين ، المحترفين منهم والهواة ، ومركز شركات الإنتاج العالمية الضخمة ، وهي إحدى ضواحي لوس أنجلوس بولاية كاليفورنيا الأميريكية ، بطقسها المعتدل حيث الشمس الساطعة والساء الصافية والابتعاد عن العواصف والأمطار مما بساعد على صناعة السينا ، وقد بدأ تاريخها السينائي في عام ١٩١١م .



# وكيل الفنانين:

وأحياناً يطلق عليه اسم المدير الأعسال ، وهو الشخص الذي يتولى إدارة أعال كبار المثلين والمثلات من حيث تنظيم أوقات العمل ، وإسرام العقود والاتفاقات ، وكثيراً ما يلجاً إليه المنتجون وشركات الإنتاج ، لإمدادهم بمثلي الكومبارس أو الأدوار الصغيرة .



# يونيڤرسال:

من أضخم الشركات الأميريكية لإنتاج وتوزيع الأفلام ، وقد أنشأها كارل كيلي عام ١٩١٢م ، وكانت في بداية تكوينها عبارة عن اتحاد ضخم يضم عشر شركات صغيرة للإنتاج والتوزيع ، ثم تطورت حتى صار يطلق عليها اسم «مدينة يونيفرسال» بعد أن جهزت بأول استديوهات سينائية كبيرة في هوليوود ، وبعد ذلك عرفت باسم شركة «يونيفرسال للافلام» .

# معالإصدقاء

# رباعيات الخيام

في نتيجة مسابقة العدد الثالث والعشرين، وبجوابكم عن السؤال الخامس، المتعلق بسترجمات رباعيات الخيام فاتكم أن تذكروا من بين الترجمات الختلفة لحذة الرباعيات أحدث ترجمة، وهي عمد بحيري، الذي قام بهذا الجهد الجميل في العام 19۷۸،

وقد غمذ البحيري إلى ترجة الرباعيات هذه المرة إلى الأصل الإنجليزي، في ديوان (الكنز الذهبي) كما حفظه من قبل، ونقله إلى العربية في بحس المتقارب.

وللاطلاع على هذه الترجمة الجديدة، بإمكانكم وبإمكان القارئ الكريم، الاطلاع على العدد الثاني عشر من مجلة الشعر، المصرية، الصادر بتاريخ أكتوبر/ تشريسن الأول

الأمر الذي فات أيضاً الاستاذ محمد فهمي الحمدان في مقالته (الترجمة العربية للشعر العالمي إلى أين تسير) والتي نشرتها «الفيصل» في العدد الحادي والعشرين .

عبد الغني عبد الهادي عهان ـ الأردن

تحية عطرة وبعد . . إني من المعجبين والمحبين لقراءة

عجلة الفيصل ، ولكني قد قرات مؤخراً في هذه المجلة التي صدرت في أغسطس / آب سنة المهرد الاول أب سنة الأولى في رمضان ١٣٩٧ه، لاحظت بعض الملاحظات فمثلاً في مضوع الجاحظ. من المعرف بأن الجاحظ ظهر في العصر العباسي ،

ومن المعروف أيضاً بــان العصر العباسي بدأ في سنة ١٣٢ هـ وانتهى في سنة ٢٥٦ هـ، وقــد جــاء بــان مـولد الجــاحظ في ســـنة ٧٧٥هـ،

وهذه السنة خارجة عن العصر العباسي، فهل هذا الخطأ خطأ مطبعي؟ فإن كان هذا فأرجو أن تصححوا ذلك.

ع . ع . الأنصاري البحريسن

### الجلة :

بالرجوع إلى بعض المراجع التي لدينا ومنها الأعلام للزركلي، وجدنا أن الجاحظ قد عاش من سنة ١٦٣ \_ ٢٥٥ هـ ٧٨٠ \_ ٢٦٩ ، ونسرجو أن لا يكون هناك غموض بعد الآن.

ذكر الأستاذ أحمد عبد الغفور عطار في العدد (٣١) من مجلتكم الموقرة، أن المجمع اللغوي المصري هو أقدم مجامع اللغة العربية. والصحيح أن المجمع العلمي العربي

بدمشق، هو أقدمها. فقد تأسس في عهد الحكومة الفيصلية في ١٩١٩/٦/٨م،

بينا تأسس مجمع اللغة العربية في القساهرة في ١٩٣٢/١٢/٩م، والمجمع العلمي العسراقي في المجمع المسراقي في السنوات الأخيرة مجمع جديد في الأردن.

يرجى التنويه، ولكم الشكر.

أميــة دبــاس حلب ـ سوريـة

اسمحوا لي في هذه العجالة أن أزف إليكم النهنئة الحارة على الجهد العظم الذي تبذلونه والذي انعكس جلياً في مجلتنا المحبوبة التي ما فتئت تلبس ثموياً قشيباً مـزداناً بـروعة العطاء الجيد والذي تطالعنا بـه في

كل شهر، فلكم مني التهنئة الحارة متمنياً من الله العلي القدير أن يسدد خطاكم لما فيه خبر أمتنا الإسلامية.

وأنا أطالع العدد ٢٧ [رمضان ١٣٩٩ هـ أغسطس/ آب ١٣٩٩ م، السنة الثالثة] شدني وجذب انتباهي عرض وتحليل الأخ الفاضل ياسر الفهد لكتاب

جون ليونز «آفاق جديدة في العلوم الحديثة ، New Horizions in Linguistics . والحق يقال كان

العرض شيقاً والتحليل رائعاً ممتعاً. كانت بحق نزهة جميلة في أفاق هذا الكتاب الهام جداً لأمثالي من معلمي اللغة الإنجليزية والمهتمين جداً بكل ما يكتب في

مجال و العلوم اللغوية و Linguistics وبما يكتبه جون ليونز وقد بدأ اهتامي بعلوم اللغة عندما كنت في إنجلترا أتلق تدريباً في تدريس اللغة الإنجليزية بجامعة ليدز ، ومنذ عودتي توقفت قراءاتي في هذا الجال لفقر

المكتبات عندنا لمثل هذا النوع من الكتب، وكان آخر كتاب قرأته لجون لبونز هـو « Chomosky » لتشومسكي ، شكراً لكم على المعلومات القيمة التي عرضت في مجلتكم وأتمنى أن نقراً المزيد عن

العلوم اللغوية Linguistics والجديد منها .

محمود خالد محمد عبد الرحمن کسلا \_ السودان

# الجلة

شكراً على تهنشاتك الطيبة وسنحاول بقدر المستطاع أن نقدم لقرائنا كل مفيد وجديد .

# مناقشات

# و 🕳 تھلیقات

# تصحيح التصحيح

في العدد (٢٨) شوال ١٣٩٩هـ، من مجلة «الفيصل»، كتب الأستاذ أحمد الشامي جملة تصحيحات وتصويبات تحست عنوان (الأكوع ـ وذخائر الهمداني).

والحال أن بعض هذه التصحيحات يحتاج إلى «تصحيح» أجمل في الآتي :

١ ــ صحَّح الأستاذ الكاتب قول الأســـتاذ المحقـــق (فتــكون انمــطأ الوالقصيدة ســلكه وهــو أفــرب إلى القصيدة ســلكه وهــو أفـرب إلى الصواب . . إلخ)

وأقول: الصحيح هو (فتكون (يمنطأ) بكسر السين والقصيدة سلكه) إذ المعروف أن السنمط هو الحبل إذا نظم فيه الخرز وإلا فهو السلك. وتصحيح مثل هذه الأغلاط لا يتوقف على مجرد الذوق واللغة، وإنما يرجع أول ما يرجع إلى التحريف والتصحيف وعليها يدور التصويب. فأين لفطة (النظام) التي يريدها الأستاذ الكاتب من لفظة (النمط). ولكن الصواب هو (السمط) كها قلنا والتحريف فيه واضح لكل ذي عينين.

٢ \_ يصحح الكاتب قول المحقق (سجمت عين فلان إذا "ساجع" قطر عينها) فيقول: والصواب هو (إذا "تتابع" قطر عينها). والصواب لا ساجع ولا تتابع وإنما (ساجل) باللام من السُّجل وهو تتابع المطر والدمع.

٣ ــ ويقول الأستاذ الكاتب: إن المحقق نقل قول الهمداني (ويق ما لم
 «يصلى » النار على حاله) هكذا: (ما لم تصل). والصواب (يصل) بالياء التحتية لكونها مجزومة.

 يقول الأستاذ الكاتب: إن الأستاذ المحقق «الأكوع» لم يفهم عبارة الهمداني ونقلها هكذا (واحدتها طلا مقصور (ترى غزاها) وأخشافها) وعقب

بقوله : ولو تأمل الأصل بحس أدبي وذوق لغوي لعسرف أن العبارة هكذا (والأطلاء واحدتها طلا \_ مقصور «صغارها» وأخشافها). والصواب (ترعى

بدلا من (ترى) التي مر عليها الاستاذ الكاتب دون تعليق و (غزلانها) بـدلا من غزاها). أما حكاية (الصغار) التي أن بها الأستاذ الكاتب لا مكان لها ولا موجب، لأن الأمر أمر تحريف وتصحيف وليس مجرد حس أدبي أو ذوق

لغوي .

٥ \_ ويعلق الأستاذ الكاتب على قول المحقق (والـذكر شـاة الضـان

والظباء) بقوله: فيه سقط والصواب (الأنثى نعجة والذكر شاة مثمل الضأن والظباء)! ومن العجيب أن نجطئ المحقق والمعلق كلاهما ويقولان: إن (الذكر شاة). وصحت العبارة هي (الأنثى نعجة الذكر \_ بحذف الواو \_ شاة مثل الضأن والظباء).

ولا أطيل ، فالحديث يطول . ولكني من باب الحقيقة أقول إنـني لم أطلـع ـ للأسف ـ على كتاب ـ قصيدة الدامغة للهمدان ـ تحقيق الأسـتاذ الأكوع ـ ولكني اطلعت على "تصـويبات وتصـحيحات " الأســتاذ الـكاتب

الناقد، ومن ثم كان الصحيح التصحيح ا. شكراً للمحقق على جهده المبذول، والناقد الكاتب المدقق على دفاعه عن الهمداني وعن لغة الضاد بغية الحق والصواب.

عدنان أسعد القاهرة ـ مصر

# تذييل وتعقيب

في العدد الثالث والثلاثين من مجلة «الفيصل» فرأت الموضوعات المختلفة متقصياً كل ما فيه ، وأنعمت النظر والفكر في موضوع (الحكمة في شعر الجاهليين من القبلية إلى الإنسانية) للدكتور فيكتور الكك .

والحق أن هذا الموضوع جيد، ويمكن أن يكتب فيه الكثير، وقـد أوجـز الكاتب وأفاد، وأبان عن مكنونات موضوعه وفكرته.

ولكن لفت نظري في هذا الموضوع ما سمّاه الكاتب بفلسفة القوة في العصر الجاهلي وقال: « وهكذا كان أبرز ما في الحكمة الجاهلية

تعظيم القوة والتنديد بالضعيف والجبن «. واستشهد بقول الشاعر الحكيم زهير بن أبي سلمى:

# مناقشات و تعلیقات

# ومن لا يذد عن حوضه بسلاحه يهذم ومن لا يظلم الناس يُظلم

ومن هنا أقول: \_ وبالإذن من الدكتور فيكتور الكك \_ هل كان زهير يقصد أن يدعو للقوة من أجل الظلم بقوله: «ومن لا يظلم الناس يظلم»، أو بمعنى آخر: يريد أن يجعل من القوة غاية في ذاتها!! أم كان يقصد أمراً آخر...

وفي المقالة لا أجد تعقيباً على قول زهير يـوضُح المعــنى المراد، واكتــفي الكاتب بإيراد البيت كشاهد فقط.

ولي في هذا البيت وجهة نظر أودَ أن ُ أطرحها \_ ليس من باب النقد بـل من باب التوضيح والتعقيب \_ .

هذا البيت من معلقة زهير بن أبي سلمى، ومن يطالع المعلقة يلاحظ أن هذا البيت على غير اتفاق مع ما عُرف عـن زهـير في دعـوته إلى السـلم ورأب الصدع بين القبائل المتحاربة، وإصلاح ذات البين والخـروج بهـذا المجتمع إلى

مجتمع أفضل. ومثل هذه الدعوة يمكن أن تتناقض مع ما ورد في البيت «ومن لا يظلم الناس يُظلم » إذ لا يمكن لزهير أن يكون داعية إلى الظلم ، ويوقع نفسه في موقف مضطرب ومتناقض.

وقد شك بعض القدماء في هذا البيت، لأنهم فهموه على هذا الوجه المتناقض، وكان للراوية الكبير الأعلم الشنتمري أن شرح البيت على نحو يُخرجه من التناقض فقال: «أي من كف عن الامتداد إليهم رأؤه مهيناً ضعيفاً فاستطالوا عليه وظلموه».

ومثل هذا الفهم من الأعلم لا يجعلنا نشعر بالتناقض بين هــــذا البيــت والأبيات السابقة في المعلقة ، وعلى هذا فــالإنسان القـــوي مُهـــاب في أعـــين

الناس، وبالتالي لا يجرؤون عليه، ولا ينالونه بشيء من الـظلم، وبهـذا يـكون زهير قد دعا إلى مبدأ القوة لصيانة السلم، ونستطيع القول: إن زهيراً فلسـف القوة فجعل منها وسيلة لا غاية في حد ذاتها.

كامل الزهوري كلية التربية، جامعة دمشق ـ سورية

# المكى والمدني

وقع تحت نظري تعريف للآيات المكية والمدنية في زاوية (دائسرة المعارف)، قسم [القرآنيات] في العدد ٢٧ من مجلة «الفيصل»، تحت حرف (م)، ولى عليه اعتراض.

إن باب (دائرة المعارف) باب مهم ، وفيه فائدة كبيرة . بيد أن ما رأيتـه من تعريف للآيات المكية والمدنية ، الذي أوردتمـوه ، إنمـا هـو خطـاً شـائع . وإليكم البيان .

يقول السيوطي في كتابه (الاتقان في علوم القرآن) ما نصة:

« اعلم أن للناس في المكي والمدني اصطلاحات ثلاثة أشهرها: أن المكي
ما نزل قبل الهجرة والمدني ما نزل بعدها، سواء أنزل بمكة أم بالمدينة عام
الفتح أو عام حجة الوداع، أم بسفر من الأسفار ... (الثاني) أن المكي ما
نزل بمكة ولو بعد الهجرة والمدني ما نزل بالمدينة، وعلى هذا ثبتت الواسطة،
عا نزل بالأسفار لا يطلق عليه مكي ولا مدني ... (الثالث) أن المكي ما وقع
خطاباً لأهل مكة والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة ... اج ١، ص ٩،
طبعة القاهرة، ١٩٥٧م.

ولكن إزاء هذا ، يقول ابن مسعود إن المعول على تحديد الآيات المكية والمدنية يرجع لحفظ الصحابة والتابعين . . .

أما ما جاء في مادة (المكبي والمدني) المذكورة في (دائرة المعارف) في الفيصل، من أن أسلوب الآيات المكبة قصير الفقرات وأن أسلوب الآيات المدنية طويل الفقرات، فما رأي كاتب (دائرة المعارف) في الفيصل في سورة يوسف (وهي مكبة)... فلا هي قصيرة العبارات ولا هي قصيرة الطول أنضاً؟!

إن هذه التعميات لا تزيد القرآن الكريم ولا تنقص منه. ولكن، أليس أحرى بنا أن نرى أبناء العروبة والإسلام يحفظون القرآن غيباً كما كان أسلافنا يصنعون!!؟

إن تجنب حفظ القرآن اليوم لهو ثالثة الأثافي وسابعة الدواهي ، منها تنشأ مشكلات ضعف اللغة العربية وضعف العقيدة . . . وتفسّخ الأمة ! أستميحكم العذر على هذه الملاحظات ، وأتمنى للفيصل اطراد التقدم .

الدكتور فواز أحمد طوقان



# جالية الرسم الإسلامي

تأليف الكسندر پاپادوبولو ترجمة وتقديم على اللواتي، بعرض المترجم في صفحاته إلى بعض الجوانب من دراسة المؤلف ويبدي فيها آراء مخالفة لأراء صاحب الكتاب، ويشير إلى أن الأحاديث النبوية الواردة والمحرمة لتصوير الكاثنات الحية لم ينتج عنها تخلف التصوير التشبيهي في الحضارة الإسلامية بل كان لها على العكس تأثير كبير في إيجاد فن تشبيهي إسلامي قائم بذاته . يقع الكتاب في أكثر من ٩٠ صفحة من الحجم التوسط. نشر وتوزيع مؤسسات عبد الكريم بن عبد الله \_ تونس .

# ثقافة المسلم

تأليف الدكتور عبد الحليم عويس يضم سبعة فصول منها: أساسيات في الثفافة الإسلامية ، وبناء الثقافة الإسلامية ، والثقافة الإسلامية والعقائد المعاصرة، ويدعو فيه الأمة الإسلامية لأن تستعيد موقعها كأمة مؤثرة، وأن تستعيد المكانة المتميزة الرائدة التي وضعها فيها ديننا الحنيف، بحيث تتخذ موقف المهاجم المنقبذ من التصورات والأوضاع البعيدة عن طبيعة الفطرة الإنسانية . يقع الكتاب في أكثر من ٢٨٠ صفحة من القطع الصغير، إصدار النادي الأدبي \_ الرياض.

# عازفة القيثار

ديوان للشاعرة السورية

عفيفة الحصني، يضم إحدى وأربعين قصيدة تصور فيها تفاعلات حياتها مع حياة أمنها ، وقد وزعت تلك المجموعة إلى ثـالاتة أقســـام: الطبيعة . . المرأة . . السوطن . . تحاول فيها تحقيق الصلة بين الأساس والغاية وبين الإنسان والأرض التي يسرتبط بهما وينتمسي

# الصحافة المغربية

إليها . يقع الديوان في ١٩٧ صفحة

من الحجم الصغير، صدر عن

المطبعة العمومية ـ دمشـق .

الجزء الأول تأليف زيسن العابدين الكتاني بتناول فيه موضوع الصحافة المغربية ونشأتها وتطورها وترتيب الأساكن التي ظهرت فيها حسب التسلسل التاريخي. يقع الكتاب في ٢٩٥ صفحة من الحجم المتوسط.

# غياث الأمم

تاليف أبي المعالى الجويني المتوفي سنة ٧٨ هـ، قام بتحقيقه الدكتوران فؤاد عبد المنعم ومصطفى حلمى وقدما فيه أفكار المؤلف التي مضى عليها ما يقرب من ألف عام لاتسامها بالجدة والحداثة ، كما تضمن الكتاب أحكام الشريعة الإسلامية ووجهات نظر الجويني في شوون الحكم والسياسة والاقتصاد والاجتاع الإسلامي. يقع الكتاب في ٢٤٤ صفحة من الحجم المتوسط. طبع بمطابع جريدة السفير الإسكندرية .

# ديوان عمّار

للشاعرة السورية هند هارون، تتحدث قصائده عن لوعة أم فقدت فتاها الوحيد، وتمزج بين المظهر الاجتاعي لعالم الأم وعالم الطفل وبين المشالية للطفولة والأمومة. وفي الديوان لبواعج آلام ونفثات تسوجعات تسكيها أم شاعرة حرقة وانصهاراً وأسى ومناجاة إلى حبيبها السراحل. يقع الديوان في ١٦٣ صفحة من القطع المتوسط. صادر عن دار الأنوار للطباعة \_ دمشق .

# الأشرعة الممزقة

ديوان للشاعر الدكتور ريكان إبراهيم ، يضم مجموعة قصائد من بينها اعتراف، بين قلبين، سأم، وقفة على أطلال ناجي. بالإضافة إلى قصائد أخرى يهوم فيها الشاعر بإحساسه في أفاق شتى ويهيم مع أشرعته الممزقة في عـالم ملى، بالخيالات والأشجان. يقع في ٨٣ صفحة من الحجم الصغير. إصدار دار الحرية للطباعة -بغداد.

# دار الحديث الحسنية

الجزء الأول من المجلة السنوية العلمية التي تعنى بشؤون الفكر الإسلامي تتناول علوم القرآن تبحث في تطور اللغة العربية والشكل الديموغرافي في التطور الاقتصادي ، إضافة إلى تناولها

بعض الشخصيات العلمية وقانون التأويل في علوم التنزيل. يقع هـ ذا الجزء في ٤٧٩ صفحة من الحجم المتوسط \_مطبعة الأنباء\_ الرباط.

# القرآن وفكرة التاريخ

تأليف محمد عبد الواحد حجازي ، يشرح فيه وجهة نظره من حيث وقوف المرء من أحداث الحياة ، ويحذر من أن يكون هذا الموقف موقف العابث اللذي فقد الإحساس بما يرى أو يتفرج عليه ويدعو إلى المشاركة الانفعالية والشعورية والفكرية وألا يسكون الوعى التاريخي بأن واحد من النزمان كأن يكون وعيأ بالحاضر فحسب أو بالمستقبل فحسب أو الاعتاد على الماضي والتغني ب. يقع الكتاب في ٢٥٦ صفحة من القطع الصغير ددار آتون ـ القاهرة.

# الخلفاء الراشدون

تأليف ، أبو معاوية هزاع الشمري ، يتناول ذكر الخلفاء الراشدين في الشعر العربي، ويتخذ دور المعد والجامع والشارح مع ترجمة الأعلام والقبائل والأمم والأمكنة وتقسيم الكتاب إلى أربعة فصول بحیث بختص کل فصل بخليفة مع ترقيم القصائد وأبيات الشعر في كل فصل على حدة. يقع الكتاب في ٢٢٠ صفحة من القطع الصغير. إصدار مطبعة التقدم ٨٤١٤٢١ القاهرة.

### للقارئ

يهمنا جداً في الدرجة الأولى أن يستفيد المشترك في المسابقة من المعلومات التي يحصل عليها القارئ عند يحثه عن إجابات الأسئلة ، كما يهمنا أن يقضي القارئ أو يعتاد على زيارة المكتبات للاستفادة تما بها من كتب تحصل زاداً ثقافياً .

وتأني الفائدة من الفوز في المسابقة في الدرجة الثانية ، لأننا حين وضعنا المسابقة لم نكن نهدف للاغراء المادي بقدر ما كنا نهدف إلى استفادة القارئ ثقافياً . . والفوز يساتي نتيجة للجهد الذي يبذله القارئ ، وبهذا عند الفوز \_ يكون الكسب مرتين ، مرة الكسب الثقافي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن ثم الكسب المادي في الكسب الثقافي لم يفته . وهو أكبر كسب . . لأن الحكمة تقول : والمال تحرسه ، والعلم يحرسك ، .

ونحن حين وضعنا شروط السابقة ووضعنا من بين الشروط أنه من حق القارئ أن يشترك في المسابقة الواحدة مرتين على أن يرفق قسيمتين كنا نعطي القارئ فسرصة للإجابة عن أي سؤال قد يجد له إجابتين ، ويحتار في أي الإجابتين أصح.

لهذا فالمطلوب أن توضع كل إجابة مع قسيمتها في ظرف مستقل لتسهيل مهمة اللجنة في الفرز والاطلاع.

كها ننبه القارى بأن تكون الإجابة على وجه واحد من الورق، وبخط واضح وفي حدود المطلوب، وأن يوضع رقم العدد على الظرف من الخارج، لأننا لاحظنا أن هذه النقطة تفوت على بعض القراء ربحا عن غير قصد .. وهذه الكلمة للتنبيه .. وهذ من وراء القصد.

المجلة

# مسابقة محلة الفيصل

# سنروط المسابقة وإبضاحات أخرى

١ ـ قيمة المسابقة عشرة آلاف ريال سعودي . . موزعة على عشر جوائز
 على النحو التالى :

أ \_ الجائزة الأولى ٢٠٠٠ ريال

ب\_ الجائزة الثانية ١٥٠٠ ريال

ج \_ الجائزة الثالثة ١٠٠٠ ريال

إلى جانب سبع جوائز مالية قيمة كل جائزة (٥٠٠ ريال سعودي)، وعشر جوائز أخرى قيمة كل جائزة (٢٠٠ ريال سعودي).

- ٢ المطلوب الإجابة على جميع الأسئلة.. وارفاقها مع قسيمة العدد الخاصة بالمسابقة موضعاً عليها الاسم ثلاثياً أو رباعياً إن أمكن مع وضع العنوان بوضوح لضهان وصول قيمة الجائزة إلى المشترك في المسابقة حالة الفوز.
- ٣ ـ ترسل الإجابات على العنوان التالي:
   (الرياض ـ المملكـة العربيـة السعودية ـ مجلـة الفيضـل ـ
   ص. ب (٣) المسابقة).

مع ذكر رقم المسابقة على الغلاف من الخارج.

\$ - أية إجابة تصل بعد ٤٥ يوماً من صدور العدد لا يلتفت إليها.

 من حق القارئ أن يشترك باسمه في المسابقة الواحدة أكثر من مرة على شرط ارفاق قسيمة المسابقة مع كل رسالة.



# السؤال الأول:

ما الفرق لغوباً بين: غبط \_ غمط \_ حسد.

# السؤال الثاني:

ما الفرق بين مصطلحي " الديالوج " و " المونولوج " . . وما المقصود بالمصطلح الأخير في الأدب ؟

## السؤال الثالث:

سُمِّيَ بـ " ذو النورين " من هو . . ولِـمَ سمي بذلك ؟

# السؤال الرابع:

مَنْ أول من اقترح تسمية المركبات الضرورية لحياة الإنسان والحيوان بـ " الثيتامينات " . . ومتى كان ذلك ؟

# السؤال الخامس:

ماذا تعرف عن لعبة «البولو»؟ باختصار.

# السؤال السادس:

اذكر أسماء مؤلفي الكتب التالية:

أخبار أبي تمام \_ التكملة لكتاب الصلة \_ المعجب في تلخيص أخبار المغرب.

# السؤال السابع:

تعددت أسماء زهرة « اللوتس » اذكر أسماءها في اللغات الرومية واليونانية والسريانية والسنسكريتية والسنغالية ، وفي عامية أهل مصر ، والعراق والمغرب .

# السؤال الثامن:

اذكر خمسة أسماء من أسماء السفن عند العرب.

# السؤال التاسع:

شاعت قصيدة كعب بن زهير في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم . . اذكر أسماء ثلاثة شعراء ممن عارضوها؟ السؤال العاشر:

لِـمَنْ تكون هذه الأفراس: (الأبجر ــ الأدهم ــ الأغرّ).. للعلم صاحب هذه الأفـراس أحـد شـعراء المعلقــات.. فمن هو؟

|  | الاســـــــــ ۽ |
|--|-----------------|
|  | المهنة:         |
|  | العنوان:        |
|  |                 |

| الله الله الله الله الله الله الله الله |  |
|-----------------------------------------|--|
| مسابقة محلة                             |  |
| الفيصل                                  |  |

العدد ٢٤

# • اسماء الفائزين في مسابقة العدد السادس والثلاثين

- فاز بالجائزة الأولى وقيمتها (٣٠٠٠)
   ثلاثة آلاف ريال سعودي الأخ علي أحمد عمد العلي، القارة نادي الجبل بالقارة الأحساء.
- وفاز بالجائزة الشانية وقيمتها (٢٠٠٠) ألفا ريال سعودي الأخ عبد الواحد بن محمد السلمي، وعنوانه ثانوية فاطمة الزهراء، شارع الإمام القسطلاني، الدار البيضاء للغرب.
- وفار بالجائزة الثالثة وقيمتها (١٥٠٠) ألف وخمسائة ريال سعودي الأخ عبد

الجواد مكانسي بن عبد الغني ، وعنوانه سورية ـ حلب ، قرية النيرب ،

وهناك سبع جـوائز قيمـة كل جـائزة (٥٠٠) خمسائة ريال سعودي فـاز بهـا الإخـوة والأخوات الآتية أسماؤهم:

- من الأردن \_ أربد بيت يافا، الأخ
   محمد سالم فلاح.
- من العراق \_ بغداد ، رئاسة جامعة
   بغداد مديرية الخزينة ، الأخ قتيبة خلف جمعة .
   من لبنان \_ دُرُوس ، قضاء بعلبك

- محافظة البقاع ، الأخ علي صالح الطفيلي .
- من مصر ـ محافظة بني سويف ، ١١٣
   شارع الفاتح ، حي الحميات الدور الرابع ،
   الأخ غريب محمد علي أحمد .
- من سلطنة عمان ص. ب (١١٤٦)
   مطرح، الأخ حمد سعيد سلطان الفلاحي.
  - من فرنسا، الأخت خيرة مليكة.
- صن إسبانيا ، الأخ نبيل العبدالله
   وعنوانه :

NABIL AL-ABDALLA APARTADO N° 46037 MADRID – ESPANIA

# • انجوبة مسابقة العدد السادس والشلاشين •

- ج ١ الفرق بين السنة والعام:
- السنة: من أول يوم عددته إلى مثله. والعام: يأتي على شــتوه وصيفه، ولا يسمى عاماً إلا أن يكون صيفاً وشناءً متواليين.
- ع باب « رحلة في كتاب » نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة عدداً
   من الكتب الصادرة بلغات مختلفة منها :
  - كوكبنا المسكون لجون أ. كيل.
- تاريخ طب الأطفال عند العرب للدكتور محمود الحاج قاسم محمد.
  - سر ألف ليلة وليلة لميشيل جال.
  - التحليل التجزيئي للمعنى ليوجين أ. نيدا.
    - الاستشراق للدكتور إدوارد سعيد.
  - ج ٣ اللقوة: اسم أنثى العقاب، اللبوة: اسم أنثى الأسد.
- ج ٤ نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة في باب «مدينة وتاريخ» عدداً
   من المدن العربية والإسلامية منها:
  - حماة ، جازان ، عمَّان ، المنامة ، بغداد ، الدوحة .
- ج ٥ تقع قناة السويس بين البحر الأحمر و . . المتوسط، واستغرق

- حفرها عشر سنوات ، وأشهر مدنها من الجنوب إلى الشهال : السويس ، الإسماعيلية ، بورسعيد ، بورفؤاد .
- ج ٦ نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة في باب «موضوع خاص» عدداً من الموضوعات منها: المدينة العربية الإسلامية، المساجد وفن العارة الإسلامية، لغة الحيوان، جسم الإنسان، النمر.
- ج V عبد الملك بن مروان الخليفة الأموي الذي عرب الدواوين .
- ج ٨ في باب « دائرة المعارف» نشرت المجلة خلال سنتها الثالثة عدداً من الدوائر منها: نباتية ، المغنون العرب ، عروضية ، مدن وأماكن المغرب العربي ، صوتية .
- ج ٩ الترجي: طلب ما يمكن وقوعه. التمني: ما يمكن أو يعسر وقوعه، وهو أيضاً للمستحيل.
- ج ١٠ أجرت المجلة عدداً من اللقاءات الفكرية خلال سنتها الثالثة مع عدد من المفكرين والعلماء منهم : عبدالله زكريا الأنصاري ، يحيى حقي ، د . المهدي بن عبود ، أحمد عبد الغفور عطار ، عدنان مردم بك .

# ALFAISAL MAGAZINE

MONTHLY CULTURAL MAGAZINE PUBLISHED BY AL-FAISAL CULTURAL HOUSE

> All Correspondence To: Riyadh-Saudi Arabia Ál-Faisal Magazine P.O.Box 3

Tel.: 4543026 - 4543027



### **EUROPE - AMERICA - ASIA**

| Delgium        | BF  | 200  |
|----------------|-----|------|
| Denmark        | DKR | 30   |
| Finland        | FMK | 30   |
| France         | FF  | 15   |
| F.R.G.         | DM  | 10   |
| Greece         | DR  | 100  |
| Italy          | L   | 4000 |
| Netherlands    | DFL | 10   |
| Norway         | NKR | 30   |
| Pakistan       | RS  | 10   |
| Portugal       | ESQ | 100  |
| Spain          | PTS | 150  |
| Sweden         | SKR | 30   |
| Switzerland    | SF  | 15   |
| United Kingdom | £   | 2    |
| U.S.A.         | \$  | 5    |

# أسعار الاشتراكات السنوية:

للأفسراد ١٥٠ ريالا سعوديا لغير الأفراد ٢٥٠ ريالا سعوديا ترسل قيمة الاشتراك باسم مجلة الفيصل

# ANNUAL SUBSCRIPTION RATES

Personal Subscription : S.R. 150

Others : S.R.250

PAYABLE TO AL-FAISAL MAGAZINE



مجلةثقافيةشهرب تصدرعين دارالفيصل الثقافي

المراسلات الرباض - المملكة العرسة السعودية مجلةالفيصل ص.ب ۲۱)

هاتف: ۲۰۲۳،۲۱ ـ ۴۰٤۳۰۲۱



# أسعار بيع النسخ في البلاد العربية

| ريالات | ٨   | المملكة العربية السعودية                         |
|--------|-----|--------------------------------------------------|
| فلس    | 4   | الكـويت                                          |
| دراهم  | ٧   | الامارات العربية المتحدة                         |
| ريالات | 7   | قطر                                              |
| فلس    | 0   | البحريسن                                         |
| بسة    | ٦   | سلطنة عمان                                       |
| فلس    | ٤   | الأردن                                           |
| ريالات | 7   | ج . ع . اليمنيـة                                 |
| فلس    | ۸   | <ul> <li>ج. اليمن الديمقراطية الشعبية</li> </ul> |
| مليم   | ۳   | مصسر                                             |
| مليم   | ۳   | السودان                                          |
| دراهم  | 0   | المغسرب                                          |
| مليم   | 0   | تسونس                                            |
| دنانير | ٥   | الجزائسو                                         |
| فلس    |     | العسراق                                          |
| ليرات  | ٥   | سوريسة                                           |
| ليرات  |     | لبسنان                                           |
| درهم   | ۸., | ليبيا                                            |



